
 

    ENERO  2026  -  Nº  122 

 

 

FOLKLORE, TURISMO Y 

PATRIMONIO CULTURAL 

 

Fiestas Tradicionales  -  Folklore Ciencia   -  Turismo  

 

         RAUL  CHULIVER 

                             PREMIOS 

SANTA CLARA DE ASIS- 2015  

ORDEN DE LA CAMPANA 2018       

 RUBRO FOLKLORE 

 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 

                 RAUL    CHULIVER 
    PREMIO SANTA CLARA DE ASIS –  

  SETIEMBRE  2015 – RUBRO FOLKLORE 

  PREMIO ORDEN DE LA CMPANA 

  JULIO DE 2018 – RUBRO FOLKLORE 

 
  Interprete de la guitarra,  estudioso de la ciencia del folklore, 

 profesor de danzas nativas. Compositor.   Interpreta en canto y 

 guitarra  obras de   su autoría y  artistas  argentinos  Desde  

1970  recopila y documenta la historia del folklore argentino,  

en todas sus manifestaciones, hasta la actualidad. 

 Ganador de  los festivales zonales del Pre- Cosquin , llegando 

 durante nueve años a las finales en el festival de nuevos valores 

 en Córdoba. Desde 1980, participa asiduamente en Congresos  

Nacionales de Folklore en todo el país, actuando y  brindando 
 conferencias . Forma  parte del elenco del programa de “Danzas  

y cantares  de  la  patria”,  desde  1978  a 1981, programa que 

 conducía  Mario Urquiza por LR9 Radio Antártida.  

 Desde 1980 a 1985 también forma parte del elenco de 

Folklore en 870 conducido por  Horacio Alberto Agnese 

 por Radio Nacional. 

 

                
 
1992  graba su cassete “Simplemente mi guitarra”  

Ha realizado diversos trabajos sobre folklore argentino, entre ellos 

Manifestaciones folklóricas de los valles calchaquíes,  que  fue 

 publicado por  la Universidad Católica de Valparaíso Chile , en  

el libro de oro de los Congresos de Folklore del Mercosur.  

Se presentó varias veces en el festival de Guitarras del Mundo 

En  Valparaíso,  brindo  un  recital  en  la  mencionada Universidad. 

Recital en Biblioteca Nacional de Santiago del Chile También en Uruguay. 
Desde marzo 2008 es miembro de la Academia Nacional del  

Folklore de Argentina;  y desde  junio de  2009 miembro de la 

 Academia del Folklore de Salta. . Desde marzo de  2017 miembro  

de la Academia del Folklore de Pcia Bs As. 

Escribe notas de folklore para  Cuadernillos de folklore de Raúl 

 Levalle,  Pregón criollo de  la Academia Nacional de  Folklore,   

Revista Folklore de Valladolid, España y otras.  

Continúa brindando actuaciones en diversos escenarios del país. 

 

 

 

 Enero  2026 

Zamba para olvidarte 

El arroz con leche y otras canciones 

Apuntes grandes del folklore 120p 

El Yaravi 

Centenario nacimiento Juan Carlos 

Mareco  

Poetas y juglares de la sociedad 
tradicional criolla. 
 
El cuento o el relato-Anastasio 
Quiroga  
 
Se registra La SAnlorenceña 
 
Centenario nacimiento de Carmen 
Guzman 
 
Raul CHuliver en Chile  
 
Puerto Sánchez 
 
Folklore como tarea poética 
 
Leyenda del crespín  
 
Creencias Guaraníes 
 
La Copla 
 
La Luna de los mocovíes  
 
Cuerpos, identidad y pueblos 
originarios, un acercamiento 
desde la educación física  a la 
interculturalidad”. 
 
Entre el “malón” y la “reserva”. 
itinerarios de la población aborigen 
norpatagónica (1882-1899) 

 
 
 
 
 
 
 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

50 años. Zamba para olvidarte 

         La historia de una canción que merece ser contada. 
Facundo Toro cuenta los orígenes de “Zamba para olvidarte”, un clásico del folklore argentino que tiene tantas reversiones 
como errores en el imaginario popular. Aquí la historia oficial. 
Zamba para olvidarte es una de las canciones más cantadas en los festivales folklóricos de nuestro país y probablemente 
una de las más reversionadas de los últimos 50 años. Sin embargo, existen muchas inexactitudes sobre su historia y 
muchos (incluso Internet) desconocen quiénes son sus verdaderos autores. 
Si bien este clásico argentino fue grabado a través de los años por muchos artistas de diversas extracciones, su autoría 
pertenece a Daniel Toro y Julio Fontana, y fue presentada por primera vez en enero de 1976 en el Festival de la Canción de 
Cosquín. 
“Era un tema hecho para ese festival y no se podía cantar antes. Tenía que ser inédito”, explica Facundo Toro en diálogo 
con La Voz, de cara a su show en la tercera luna coscoína de este lunes. 
Mi papá no podía defenderla por ser el autor. Estaba en su momento de apogeo, pero solo podía presentarla como 
compositor, ya que el autor era Julio Fontana. Quien sí la defendió fue Miguel Ángel Morelli, cantautor santafesino que nos 
ha dejado físicamente hace unas semanas, junto con la orquesta de Waldo Belloso. En esa época, el Festival de la Canción 
contaba con una orquesta maravillosa en vivo al estilo de Viña del Mar. Zamba para olvidarte ganó a mejor canción y mi 
padre la grabó pasados unos meses”, completa. 
En el siglo pasado, era muy común que los artistas presentaran sus producciones en vivo antes de registrarlas. “Hubo 
muchos temas que se los endosaron otros artistas y las grabaron antes que su creador”, señala Toro, a la vez que sostiene 
que sigue siendo una amenaza actual. 
“Ahora, vos subís un pedacito de una canción grabada en la mesa de tu casa a las redes sociales y todo el mundo accede a 
ella, capaz al no estar registrada, le pueden pasar cosas feas. Igual, los tiempos cambiaron mucho. Antes los músicos no se 
enteraban de ciertas cosas”, explica. 
Otro de los furcios que se suele cometer tiene que ver con el nombre del tema: “Es Zamba para olvidarte no Zamba para 
olvidar. Está mal nombrada por la gente porque existe mala información sobre ella. Para saber, hay que ir a la raíz”. 
También pasa muy seguido que se dice: ‘qué pena me da saber que al final de este amor ya no queda nada’. Pero no es ‘de 
este’, sino ‘de ese amor’, porque estás hablando de un amor que ya no está. Esas son las cosas que suceden cuando uno 
canta sin pensar. A mí me pasó de chico hasta que aprendí. Varias veces me retaron los autores y tienen razón”, reconoce 
Facundo Toro. 
Y luego agrega: “Hoy está muy de moda cambiar la letra o melodía de las canciones, pero no se puede cuando son 
canciones que no te corresponden. No son tuyas. Siempre tratamos de corregir y que la gente entienda el por qué. El tema 
es de Daniel Toro y Julio Fontana. No es ni de Patricia Sosa, Luciano Pereyra, Abel Pintos ni Mercedes Sosa” 
“Pueden pasar cinco generaciones más y la zamba va a seguir siendo nueva para todo el que la escuche. Encontraron el 
lenguaje exacto de lo que la gente quería escuchar. Tiene una sensación de zamba tradicional mezclada con urbano y hasta 
con el tango por la forma en que se dirige. Permaneció durante muchos años en el ranking de los más escuchados. En 
aquella época competía con artistas como Rafael y Julio Iglesias, pero siempre estaba primera. Hoy cualquiera que agarra 
una guitarra, canta Zamba para olvidarte”, afirma. 
La música es amor, alegría, vida y compartir, no es guerra. Cuando surgió la idea de hacer una versión de este tema en 
cuarteto lo apoyé. Si mi papá estuviese vivo, hubiera salido bailando en el video. No tengan ninguna duda. Lo hicieron con 
respeto y al que no le gusta, no le debe gustar el cuarteto. La canción no tiene nada de malo. La zamba es la misma, 
conserva la misma letra y está bien cantada”, sostiene. 
Si bien este clásico argentino fue grabado a través de los años por muchos artistas de diversas extracciones, su autoría 
pertenece a Daniel Toro y Julio Fontana, y fue presentada por primera vez en enero de 1976 en el Festival de la Canción de 
Cosquín. 
 
  RAUL CHULIVER  ZAMBA PARA OLVIDARTE    https://youtu.be/4rNnTwxV-Rg 
 

 
 

 

https://youtu.be/4rNnTwxV-Rg


FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

EL ARROZ CON LECHE  

                    y otras canciones infantiles  
La maestra y amiga Karen Plath Müller Turina, hija del famoso folklorólogo chileno Oreste Plath, nos viene informando y 
enviando en estos últimos años sobre lo que estudia el folklore chileno y que su padre ha rescatado y publicado hace unos 
años. En Argentina también encontramos canciones infantiles similares.  
Abajo vemos FOLKLORE MUSICAL INFANTIL de Chile  con Canciones Populares recogidas y armonizadas por MARIA LUISA 
SEPÚLVEDA el libro consta de 12 canciones  con un Prefacio y notas por Oreste Plath. 
María Luisa Sepúlveda Maira (Chillán, 14 de agosto de 1898 - ibíd., 4 de abril de 1958) fue una pedagoga, pianista, 
violinista, cantante, investigadora y compositora chilena.   Fue una de las primeras mujeres licenciadas en la carrera de 
composición musical en Chile. Destacó por su creación de un repertorio de obras didácticas vocales e instrumentales para 
ser utilizadas en el medio nacional juvenil. Su obra tuvo difusión en América y Europa. También escribió ensayos dentro de 
las tendencias nacionalistas del momento y recopiló música popular chilena. Esto repercutió enormemente en su obra, 
que además recogió influencias impresionistas, románticas y de vanguardia. 

 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Aquí vemos dos partituras que recopila Marìa L Sepulveda de estas canciones infantiles. 

 
 
Siempre me pareció que presentar los cantares infantiles sin la melodía que les da vida, significa una especie de 
separación.  Hacia 1937, Juan Alfonso Carrizo, en sus Cancioneros  hacía referencia  que Bruno JAcobella, en ese momento 
un joven escritor, quien accedió a secundar a Carrizo, para escribir musicalmente las obras infantiles. Aquí vemos las dos 
obras como se cantan y tocan musicalmente en Argentina.  
Aquí vemos el Arroz con leche recopilado  por Carrizo, con el leve cambio del cuarto verso con respecto a Chile como lo 
acotaba Oreste Ptlah.  

 
 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 
Veamos que escribe Juan Alfonso Carrizo sobre el Arroz con Leche en el Cancionero de Tucumán en 1936. 

 
 

 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Aquí la otra versión de Estaba la Pájara Pinta , con una similitud a la versión chilena. Y recopila Juan Alfonso Carrizo en los 
cancioneros folklóricos.  

 
 

 

 

 

  
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Ahora vemos la versión en Argentina de Una Niña va en Coche, recogida por Carrizo en 1936, que en Chile se la conoce 
como Carolin Cacao y observamos abajo la música de este tema infantil, recopilado  por Oreste Plath.  



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

En coche va una niña, carabí, 

en coche va una niña, carabí, 

hija de un capitán, 

carabiurí, carabiurá, 

 

¡Qué hermoso pelo tiene!, carabí, 

¡qué hermoso pelo tiene!, carabí, 

¿quién se lo peinará?, 

carabiurí, carabiurá, 

 

Se lo peina su tía, carabí, 

se lo peina su tía, carabí, 

con mucha suavidad, 

carabiurí, carabiurá, 

 

Con peinecitos de oro, carabí, 

con peinecitos de oro, carabí, 

y horquillas de cristal, 

carabiurí, carabiurá, 
 

Juan A Carrizo describe en su Cancionero de 
Tucumán, también otra versión similar pero 
menciona carabin run rin, carabin run ran. 
 
Eugenio Olavarría y Huarte en su Estudio Folklore de Madrid trae esta versión   
  A Atocha va una niña, carabi  ( Bis) 
 Hija de un capitán , carabi huri, hura.  
Rodriguez Martin en Cantos Populares Españoles trae la siguiente rima infantil: 
A tocha va una niña, carabi 
Hija de un capitán carabi uri, ura       (en este caso Rodriguez lo menciona sin la “h”)  
Elisa de Mambru 
Que hermoso pelo tiene 
Quien se lo peinará  
Se lo peinará su tia 
Con peine de cristal 
Elisa ya está enferma carabi 
Elisa ya se ha muerto 
La llevan a enterrar 
Encima de la caja 
Un pajarito va 
Cantando el pio, pio  
Cantando pio, pa 

Rodriguez  Marín en Cantos Populares Españoles N 186 trae esta rima infantil así  A Atocha va una niña. Atocha es uno de 
los 7 barrios que conforman el distrito de Arganzuela en Madrid. En este barrio se encuentra la estación de Atocha, la más 
importante estación ferroviaria de España. 

 

 

 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Aquí vemos la otra canción infantil Sobre el Puente de Avignon, en nuestro país, que en Chile se la conoce como Así le hace 
Juan.   

Sobre el puente de Avignon 
Todos bailan, todos bailan 

Sobre el puente de Avignon 
Todos bailan y yo también 

Hacen así, así las lavanderas 
Hacen así, así me gusta a mí 

Hacen así, así las planchadoras 
Hacen así, así las costureras 
Hacen así, así me gusta a mí 
Hacen así, así las cocineras 

Hacen así, así me gusta a mí 
 
Abajo vemos la forma musical de  Hilo de oro, que recopila Juan A Carrizo en su Cancionero,  

 
 
El romance se juega cantando , donde una fila de niñas de la mano a cuyo frente hay una que llamaremos A. 
La niña A avanza cantando 
 Hilo de oro  / hilo de plata  / hilo y todo  /  San Andrés. ( Otros dicen también San Gabriel, como la partitura)  
Retrocede 
 Una señora me ha dicho que lindas hijas tenéis 
La fila de niñas avanza 
 Si las tengo o no las tengo  /  yo las sabré mantener 
Retrocede 
 Con el pan que Dios me ha dado / ellas comen y yo también 
La niña A avanza 
 Pues me voy muy enojada  / al palacio de mi Rey 
Retrocede 
 A contárselo a la Reina  /  y al hijo del Rey también. 
La fila avanza 
 Vuelve, vuelve , pastorcillo / no seáis tan descortés 
Retrocede 
 Que de las  hijas que tengo / la mejor te llevareis 
LA niña A avanza 
 Esta llevo y esta escojo / por esposa y por mujer 
Retrocede llevándosela 
 Que su madre es una rosa / y su padre es un clavel.  
Se empieza de nuevo hasta que la madre de las niñas queda sola, entonces toma el papel de A y A es la madre para 
empezar de nuevo.  
También  Isabel Aretz recoge una melodía en Tucumán en Monteros. Bruno Jacobella anota otra similar, Ismael Moya 
publica y analiza otras variantes poéticas. 
 
 
 
 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

APUNTES DE LOS GRANDES DEL FOLKLORE 120 p 
 
Los Fronterizos, se han incorporado  por derecho propio al grupo de los interpretes nativos más prestigiosos de la 
Argentina, creadores de una forma interpretativa  que los identifica. Su popularidad se ha proyectado hacia todo el país.  
LA gente de estos tiempos, los admira,  hablando de 1962, época del boom del folklore, donde gracias a este conjunto y 
otros las guitarras se habían agotado.  Favoritos de una juventud reencontrada con las expresiones folklóricas. Son sus 
integrantes Juan Carlos Moreno, Cesar Isella, Gerardo López y Eduardo Madeo.  Para mi fueron el conjunto más 
prestigioso de nuestro folklore. Toda clase de versiones llegaron  hasta nosotros acerca de su indisciplina y su carácter  
festivo; pero las mismas coinciden en afirmar que son simpáticos, alegres, entusiastas de su artístico quehacer , una firma 
voluntad y un respecto cariñoso por su público. Marcaron un rumbo a esta rutilante juventud de hoy que derrama 
canciones a manos llenas por los caminos de la patria , llevaron su emoción más allá de las fronteras  y su camino jalonado 
de triunfos es un ascendente.  
 

   
 
López, Barbaran y Sola, constituyeron lo que primero fueron un trio. Un señor un tal Crisi, fue quien los impulso al canto. 
En 1953, Eduardo Madeo se une al conjunto en reemplazo de Valdez, quien antes había reemplazado a Sola , EN la misma 
fecha se incorporada Moreno. Las primeras composiciones armonizadas fueron Indio Muerto de Gerardo López; La 
Esperanzada  de López y Carlos Barbaran; Campo Quijano . Según la opinión de  
Madeo esta es la que definió el estilo personalísimo que los ubicaría en una primera línea. El 26 de octubre de 1954 
Eduardo Falu los  presenta en el teatro Astral  de Bs AS.  
En Salta, la casa Mosquetti, les comunica la buena nueva de que el sello TK necesitaba contratar un conjunto folklórico. Así 
fue, grabaron tres placas en 78 rpm. Luego fueron contratados por el Sr Greter de la Casa Modart para realizar un ciclo en 
LR1 Radio EL Mundo, en 1954.  
En 1955, Ariel Ramirez los invita a formar parte  de su compañía y con ella recorrieron gran parte del país. Con esta gira 
Carlos Barbaran abandona el conjunto e ingresa Cesar Isella. Quien tuvo su primera actuación  en octubre de 1956 en 
Radio CArve de Montevideo.  
Con Ariel Ramirez viajaron a Europa, Italia, Viena, Moscú, y tocaron en Kiev, Baku, Armenia, Georgia, Zehi, Leningrado. En 
Moscú grabaron unos discos y dos películas LA chica de la gitana y Un marinero por el mundo. 
EN 1958 otra vez Radio El Mundo, y participan en 1959 de la película EL canto cuenta su historia, auspiciado por General 
Electric, con libretos de Manuel J Castilla y Cesar Perdiguero. En 1961 la firma Phillips  auspicio un viaje a Holanda y otros 
países. Los Fronterizos convierten en éxito todas las canciones  que graban, es una manera de devolver a la humanidad lo 
que esta les dio. 
Eduardo Madeo formó primero Los Coyuyos, con un pianista Carlos Badaeli. El 1952 intervinieron en un concurso  de 
zambas organizado por la entidad El Circulo , cuyo jurado estaba integrado entre otros por Cuchi Leguizamon y Manuel J 
Castilla, dos grandes del folklore. En dicha oportunidad interpretaron las composiciones Hacia la Ausencia , que obtuvo el 
primer premio y La Naranjera ( tema este que más tarde se llamaría La Nochera) , salió segunda. 
Los salteños , más que ningún otro provinciano, aman  entrañablemente su pago, se sienten atados con un lazo casi vivo a 
su paisaje, sus cerros, su tradición.  
 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

En estos años  que opinan los grandes del folklore sobre este gran conjunto nativista. Los Fronterizos. Abajo extraemos de 
Revista Folklore la opinión de Jaime Dávalos, gran poeta de Salta,  don Atahualpa Yupanqui, Eduardo Falu,. Manuel J 
Castilla. 

 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Abajo vemos la discografía de este conjunto , Los Fronterizo graban varios discos  simples, dobles y long play.  Vemos una 
serie de ellos con sus canciones. Revista Folklore publica esta serie de discos.  
 

 
 
Abajo vemos otra gran serie de discos  



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 
 

 
 
 
Viene bien mencionar esta gran serie de disco de Los Fronterizos que muchos no conocen , la gran  trayectoria de estos 
grandes del Folklore . Abajo vemos las grabaciones en el sello Philips.  
 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 

 
 

 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Dejando de lado a Los Fronterizos, aquí vemos  una foto del auditorio de LS 10 Radio Libertad, que estaba en la calle 
Florida, hacia 1962, mis padres me llevaron a ver algunos de los programas que se llevaban a cabo en esa emisora 
porteña.  

 
Aquí se desarrollan dos grandes programas entre ellos La Huella los miércoles a las 19,30 hs con la animación de dos 
grandes locutores Lidia Sánchez y Alfredo Zabalza, con la dirección  José López Pájaro, programa que siempre escuchaba. 
El otro programa  era Las Gauchaditas Folklóricas los sábados a las 21,30 con la conducción de Chela Jordán y Guillermo 
Lázaro con la dirección  de Daniel Sabrinas.  La gente colmaba el estudio auditorio y bailaban las danzas de esos años, que 
los conjuntos de turno interpretaban.  

Luis Alberto Peralta Luna, nació  en 1925, a orillas del Rio Dulce, - santiagueño 
soy, cuenta como dice el gato El Pamperito de Julio A Jerez . El aromar de tuscas 
y poleos, chicharras y coyuyos lo acunaron, le dieron la savia d su tierra. Las 
vidalas , el canto de la selva, es decir de los hombres, lo hacen dedicar 
íntegramente a estos estudios, con su hermano Bailón Peralta Luna, recorrieron 
los valles, las cañadas, pueblecitos en busca de canciones de nuestro sentir.  De 
estas incursiones es que transcribe y desarrolla algunos de los tantos temas 
recogidos, de nacen más tarde las conocidas zambas Pensando en tu olvido y LA 
Humilde, de valores musicales singulares y su reconocido triste Desde tu 
ausencia.  
En 1944  Luis , llega a Bs As y en la Confitería Mi Rincón  conoce al dúo Benitez-

Pacheco. En 1948 funda el conjunto Ollantay, con la intención de hacer de él un fiel exponente de nuestro acervo musical. 
Un centenar de obras registra en SADAIC , su labor fecunda lo ubica poco a poco en un plano sobresaliente.  
Realiza actuaciones destacadísimas en LR1 Radio El Mundo, emisora ésta que lo cuenta entre sus artistas estables desde 
1955 hasta los primeros años de la década del sesenta. Una trayectoria notable en la Escuela Nacional de Danzas, Sección 
Folklore. Realmente el aporte de este músico a esa casa de estudios es inapreciable por el valor que encierran sus 
interpretaciones, con que se enseñan las danzas nativas a los futuros profesores. 
Recuerdo que un domingo mis padres me llevaron a Radio Splendid, en su auditorio fabuloso se presentaba allá por 1962  
a las 13,30 hs,  Julio Molina Cabral, acompañado por la orquesta de la emisora con la dirección de Francisco MArafiotti y el 
conjunto de Ernesto Gonzalez Farías, con la guitarras de Tito Veliz y Nelson Murua. Allí cantó la bella zamba de Oscar Valle 
titulada  La Compañera , que también llevaron al éxito Los Cantores de Quilla Huasi. Luego interpretó un obra poco 
conocida actualmente Pueblito de Campaña. Es un vals de Fernando Portal, una hermosa y sencilla obra. Vasija de Barro 
de Yupanqui; Lamento Indiano de Valencia, Camino del Indio también de Yupanqui.  Vamos a Chayar, Vidala de la copla 
otro tema que interpretó, cerrando con El Mensú de Ramón Ayala. 

 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Seguimos nombrando las actividades artistas en las emisoras porteñas, cabe señalar la intensa actividad de Hilda Vivar  y 
su conjunto, intérprete cordobesa del canto nativo actúa en la emisora de Maipú 555, de Radio El Mundo los jueves a las 
12 y los domingos a las 10 hs. Con la animación de Juan Carlos Santamaria, un gran locutor, que tuve el gusto de verlo en 
vivo en esa emisora.  
Retorna un cuyano a su actividad es Pedro CLadera, quien fuera director del conjunto Los Andariegos, actúa en Radio 
Splendid los miércoles a las 13 hs. Pero ya con el nombre de Chacho Santa Cruz.  

Senda del Monte y Ernesto Gonzalez Farías cumplen en estos años de 
1962 su labor en Radio Splendid  también, los domingos a las 21,30 
hs y los sábados a las 21 hs. 
Luego de cumplir una extensa gira por el interior del país, Los 
Andariegos, este conjunto mendocino ha retornado a Radio El 
Mundo, en la prestigiosa emisora cumplen un ciclo que se trasmite 
los días martes y viernes a las 13 hs.  
Rodolfo Zapata, el autor de la famosa chacarera La Gorda, actúa en 
Canal 13 en el Show de Pinocho los lunes a las 21 hs. Además 
realizará una serie de presentaciones en Montevideo, Uruguay.  
Otro cantor es Carlos Vega Pereda en agosto de 1962 los lunes y 
jueves a las 20,30 en dúplex por Radio EL Mundo y Splendid.  

Otra gran cantante es Adelma Vera  que se presenta en LR2 Radio Argentina los sábados a las 20hs  en el programa Revista 
Folklórica.  
Fernando Ochoa tiene su programa en Canal 9, Jaime Davalos con su patio y todos los grandes artistas también tiene el 
suyo en el mismo canal  
También La Pulpería de Mandinga con Julio MArbiz, Sábados Criollos con Pancho Cárdenas , Guitarreadas con la animación 
de Antonio Carrizo, este un programa donde se presentan los nuevos valores de la canción nativa.  
En fin, como vemos  había una gran cantidad de programas de carácter folklórico, que actualmente las emisoras no tienen 
ningún programa de este carácter. Muchos eran en vivo, que mis padres me llevaban a ver, otros con grabaciones y los 
escuchaba permanentemente por la radio.  
Los Hermanos Abrodos, también actúan , junto a Hilda Vivar y Hugo de la Silva en Radio el Mundo. Estilos, cifras , milongas, 
zambas , chacareras , todo lo hacen escuchar con encariñado sentir. Los Abrodos tienen en Zarate, Bs As, su vieja 
querencia. El padre  don Manuel un hombre recio tronco hispano, hombre vertical, les enseño la dignidad del trabajo. Fue 
fogonero y maquinista en un frigorífico de Zarate, luego se trasladó a Avellaneda. Los Hermanos Abrodos, se presentan 
como conjunto nativista, y dicen que es bueno tener en cuenta las advertencias que sobre lo estrictamente folklórico y la 
proyección cultural del folklore ha hecho el Dr Augusto Raul Cortazar.  
En 1936 es la primera actuación de Los Hermanos Abrodos y fue en Radio Belgrano y la primera canción que cantaron fue 
El Carretero de Arturo de Navas, un payador  destacado. Hacían entonces una introducción vocal a tres voces, que 
resultaba una novedad y verdaderamente sorprendía a muchos. Grabaron siempre para el sello Odeón y grabaron el 
primer disco allá por 1940 y fue el vals Ronda de Sueños  con música y letra de Alfredo Navarrine. Como sabemos Los 
Hermanos Abrodos , los tres se acompañan  con la guitarra y son Manuel, que es tenorino, Pepe, barítono atenorizado y 
Roberto que es barítono.  
En el teatro Nacional  de Comedias, hoy Teatro Cervantes, Elias Alippi los llevo  para hacer todo lo relativo a danzas y 
música de la obra Calandria de Martiniano Leguizamon, un gran folklorista. 

 
También en el teatro  Cervantes tuvieron a su cargo el montaje de la fiesta criolla de Martin Fierro, cuya magnifica puesta 
en escena con Miguel Fausto Rocha como Martin Fierro, Santiago Gomez Cou en el sargento Cruz  y otras figuras de relieve 
dirigió, Alias Alippi. También hicieron lo propio en la obra titulada Mama Culepina.  

 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Hacia 1962 el conjunto nativo de Los hermanos Abrodos se integra con Cholo Rey al piano, Juan Benítez Martínez en el 
arpa y Antonio Tempone y Juan José  Crocci en el bombo, el charango y las voces según las interpretaciones.  Hasta 1942 
actuaron en Radio Belgrano. En estos años de 1962 lo hacen en Radio El Mundo, los lunes y domingos. También se 
presentaron en Canal 13 en el Show de CAP con el gran Juan D’Arienzo, el Rey del Compas, que tuve el gusto y la gran 
emoción de verlo actuar en vivo en Radio El Mundo en el programa Calle Corrientes.  Ha principios de 1962  grabaron un 
LP en estéreo que fue premiado en el festival Internacional del Disco en Mar del Plata. Entre las novedades del disco  
titulado Danzas Argentinas se cuentan  Nostalgias Riojanas , una zamba de los Hnos Fruttero de Córdoba , Viejo Corazón un 
bailecito de Polo Gimenez y El Huellero  un gato de José Crocci, bombisto del conjunto . 
Por otra parte en la calle Av de Mayo y Salta , se encontraba la Confitería Bar Español , que era un ambiente de distinción y 
jerarquía para el folklore, los lunes estaba dedicado exclusivamente al arte nativo. Los jueves, viernes, sábados  y domingos 
alternando con otros números en un espectáculo continuado desde las 18 hasta la una de la mañana y actuaban Héctor 
Medina y su arpa con el dúo Martínez-Pereira y la guitarra de Roberto Piñon; el conjunto Los Quebradeños y Los Turay; Los 
Coyuyos con Alberto Taberna, Roberto Larriera y Aníbal Flores, con la dirección de Ernesto Abalos y la animación de Juan 
Carlos del Solar.  
 
En agosto de 1962 después de un periodo de ausencia, reaparecieron en público  Marcos Lopez y Remberto NArvaez y Los 
Troperos de Pampa de Achala , más exactamente en los micrófonos de Radio el Mundo.  
Ariel Ramirez realizó una gira por el litoral de nuestro país. En Montevideo en Radio CArve, y Canal Saeta. Terminará en 
este mes de agosto y septiembre de 1963 de grabar su disco con 12 danzas  argentinas, que incluye La Compañera zamba 
de Valles, el chamame Mi reliquia de Cocomarola, Allá lejos y hace tiempo, zamba y Golpe Seco un gato, y lo secundan  
Mario Arnedo Gallo en bombo, Los Hermanos Arce en guitarra y requinto y Jaime Torres en charango. 
Alma Garcia, gran folklorista, estudio canto con el profesor Alberto Uzielli, becada por la Comisión Nacional de Cultura. En 
1959 estuvo 5 meses en Europa, comisionada por su provincia natal , Tucumán , para hacer estudios sobre la difusión del 
folklore. En cuanto a su acercamiento a lo popular, ha pasado mucho tiempo en El Uclar, Santiago del Estero, a unas 5 
leguas  de la estación Pozo Hondo, solitario lugar, donde su madre tenía algunas vaquitas y cabras. En las reuniones 
domingueras, llegaba gente  humilde, autentica y era posible escuchar en la guitarra cosas que eran  la verdad de la tierra.  
Su primera composición fue la zamba La Cautiva, después compuso Milonga del Olvido, Zamba al Zafrero y Zamba para 
después. En estos meses de agosto y septiembre de 1962 tiene para editar  Mi Guitarra y Tu; una guarania titulada La 
Lluvia  y una vidala Cañaveral.  Actuó en Austria, en varios teatros, en Génova dio conferencias , auspiciadas por el Instituto 
Columbianum. Alma Garcia se muestra como es, autentica, sincera y profunda. 
Los Andariegos, grupo vocal, prosiguen sus giras y grandes actuaciones  

 
 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

La novia del Paraná , Ramona Galarza, la voz del litoral , sigue cosechando aplausos en cada escenario que pisa, 
deslumbrando en la radio y en la TV , y con sus nuevas canciones , abajo vemos la letra de una de esas nuevas canciones la 
polca Nostalgias Correntinas.  

 
 
Este es un tema que actualmente nadie canta, por eso quería mostrar la letra.  Ramona Galarza estuvo presente en el 
tercer festival  de Cosquin en enero de 1963, que se desarrolló entre el 19 y el 28 de enero y que escuche por Radio 
Belgrano.   
En 1960, el Chango Farías Gómez formó Los Huanca Huá, un grupo vocal que a partir de la introducción de complejos 
arreglos polifónicos, renovaría profundamente la música de raíz folklórica en Argentina y América Latina. Los Huanca Hua, 
en su formación inicial, estaba integrado también por Pedro Farías Gómez —quien asumiría la dirección desde 1966—, 
Hernán Figueroa Reyes —reemplazado poco después por la notable cantante Marián Farías Gómez—, Carlos del Franco 
Terrero y Guillermo Urien. 
El folklore coral ya tenía antecedentes como la sorprendente experiencia precursora del Cuarteto Gómez Carrillo en los 
años cuarenta y cincuenta, o el conjunto Llajta Sumac, Los Andariegos, el Cuarteto Contemporáneo, el Conjunto 
Universitario "Achalay" de La Plata, y Los Trovadores del Norte, ya en los años cincuenta. Pero sería el éxito de Los Huanca 
Hua lo que impulsaría la formación de grupos vocales en Argentina. Hasta ese momento la mayoría de los conjuntos 
trabajaba a dos voces, excepcionalmente a tres voces. Los grupos vocales —íntimamente relacionados con un proceso de 
desarrollo de los coros menos visible, pero de gran alcance— comenzaron a introducir cuartas y quintas voces, 
contrapuntos, contracantos y en general a explorar las herramientas musicales de la polifonía y de antiguas formas 
musicales diseñadas para el canto, como el madrigal, (es una composición de tres a seis voces sobre un texto profano, a 
menudo en italiano. Tuvo su máximo auge en el Renacimiento y primer Barroco.) la cantata (poema lirico de reducidas 
dimensiones, de carácter lirico o heroico, para voces solistas, y coros) , el motete ( es una composición para varias voces 
de estilo litúrgico en forma de canto figurado sobre canto  llano.), entre otras.  
También en 1960, con motivo del 150.º aniversario de la Revolución de Mayo, Waldo de los Ríos —hijo de la notable 
cantante Martha de los Ríos—, ejecutó y grabó en un álbum su Concierto de las 14 provincias, dando inicio a una 
expresión musical que combinaría audazmente la música moderna con los ritmos de raíz folklórica, que se manifestaría 
más adelante en varios álbumes y el quinteto Los Waldos, destacándose su tema Tero-tero. Un camino similar seguiría 
Eduardo Lagos 
 
La procedencia europea de la música popular argentina es cosa comprobada por la musicografía. A poco que se ahonda 
bajo su actual apariencia coreográfica o se retrocede a lo largo de su historia, no es difícil remontarse hasta el precedente 
europeo -con preferencia español- que sirvió de punto de partida a la aclimatación. En rigor, conforme lo ha sostenido con 
documentado acierto Bartolomé Gutiérrez un notable estudioso del tema folklórico, los indias pampas, pobladores 
iniciales de las grandes planicies que hoy constituyen la parte más característica del actual territorio argentino, 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

desaparecieron -empujados por la civilización- sin dejar otro rastro de 
su paso que el "ché" de los argentinos, y ese diseño similar a las grecas 
que hasta hoy suelen ostentar los ponchos que por esa denominamos 
aún "pampas". 
Aceptado pues que, a despecho de su origen foráneo, nuestras danzas 
-y el esquema rítmico-melódico que ilustran plásticamente- pueden y 
deben ser consideradas productos artísticos netamente americanos,  
podremos posar a la segunda premisa, que es la extraordinaria riqueza 
del acervo folklórico resultante, incluyendo en el cuadro las corrientes 
que llegaron asimismo del Pacifico y -sobre todo- del Altiplano, de 
donde vinieron por cierto algunos ingredientes esta vez de neta 
procedencia indígena. El actual renacimiento de esa música popular 
argentina de raíz folklórico, es consecuencia de muy diversos y 
caracterizados aportes. En distinto grado vinieron contribuyendo a él 
los cultores intuitivos y los primeros recopiladores; los auténticos 

investigadores-recopiladores de gran preparación técnica, y esa generación de intérpretes que se desprendió de la 
enorme expansión de las fuentes informativas. Ante la magnitud física y la siempre renovada originalidad de esa obra 
creadora, es preciso admitir que nuestra música puede depositar con la mayor confianza en Waldo de los Ríos sus 
esperanzas en un futuro mejor. Si hay alguien de quien pueda esperarse esa obra de formato ambicioso y aspiración 
levantada que complete en la esfera de la música culta esa transubstanciación por tanto tiempo perseguida y esperado, 
ese alguien es, sin duda Waldo de los Ríos. . . .El contenido de este Disco implica en cierto modo una suerte de mirada 
retrospectiva antes de tender las alas en el esfuerzo final por alcanzar esa cima que hasta la llegada de Waldo de los Ríos 
pareciera de tal modo inaccesible. Lo constituye una selección de composiciones de raíz folklórica, originales del pianista 
director o recopiladas por él.  
Estas catorce páginas breves lo constituyen, por una parte, la alusión (en el título como en la música) a las catorce 
provincias argentinas que en mayor grado han contribuido tradicionalmente a la formación y conservación de nuestro 
acervo folklórico y, en segundo término, el parentesco que por su tratamiento musical le confieren los arreglos, realizados 
en todos los casos por Waldo de los Ríos, sobre la base de una parte concertante confiada al piano -el instrumento de 
Waldo- sostenido con riqueza impresionante por un complejo orquestal en el que a la vera de ciertos instrumentos de raíz 
probadamente folklórica, como la guitarra, el arpa indígena, el bandoneón, y algunos membranófonos, aparece también la 
cuerda completa de una orquesta sinfónico, flautas, clarinetes, trompos, corno inglés, amén del arpa cromático y una bien 
escogida percusión. La provincia de MISIONES está representada por "Misionera", una galopa de Fernando J. Bustamante, 
cuyo "color local" se logra con intervención de flauta, guitarra y una adecuada sección rítmica sosteniendo la textura 
armónica que subraya el discurso pianístico. "Nostalgias Santiagueñas", la difundida zamba de los hermanos Abalos, 
mantiene el justo derecho de SANTIAGO DEL ESTERO primera figura en este Concierto de las Catorce Provincias. El arreglo 
-que destaca la intervención del par de flautas, guitarra eléctrica y la muy destacada del clarón- revela mayores audacias 
en el tratamiento de la cuerda, y también son más originales los rasgos armónicos. "Viva Jujuy!" es un bailecito popular, 
recogido hace años por Rafael Rossi. La orquestación imita diestramente la sonoridad del clásico charango con su 
agudísimo pizzicato. La provincia de SALTA es la que está a nuestro juicio más admirablemente representada desde el 
punto de vista musical. 
La baguala es una de las expresiones más curiosas y personales de nuestro cancionero, con su invariable estructura 
melódica a base de tres notas equivalentes a las de un acorde perfecto mayor, cuyo monótono desplazamiento subraya 
consistentemente la caja chayera. Esta peculiar variante de la vidala es la que suministró a Waldo de los Ríos el riquísimo 
material empleado en esta secuencia, integrada por cuatro bagualas cuyo respectivo tema es sucesivamente tratado por 
la cuerda divisi, la madera, el piccolo, y finalmente el piano. "A San Juan" es una canción cuyana de Hilda Rufino ("La 
Cuyanita"). El intérprete ha innovado el esquema agregando una introducción rítmica de cierta extensión; el tema es 
presentado luego en el peculiar timbre del corno inglés, y vale la pena saborear el originalísimo efecto de la progresión 
descendente que complementa la textura, y en la que interviene otro característico instrumento: el glockenspiel. "San Luis 
1960" es una muy reciente composición de Waldo de los Ríos. Es un gato tratado con máxima ortodoxia y prominente 
intervención del piano solista y la cuerda acompañante. "Mi Rosa y Mendoza" es una tonada mendocina compuesta 
asimismo por el intérprete-director-arreglador. También en este caso tiende a la sencillez la disposición del esquema 
instrumental, confiado con preferencia a la cuerda. Mas no debe pasarse por alto al oír esta banda el curioso -e increíble- 
efecto de cascabeles logrado por el orquestador con meros armónicos de los violines. Un chamamé asume con 
incontrovertible lógica la representación de la provincia de CORRIENTES: "¡Ah, mi Corrientes porá!" de Eladio Martínez. 
Obsérvese cómo la guitarra introduce el ritmo, mientras el bandoneón -eficaz sustituto del acordeón- se hace cargo del 

 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

tema. También el arpa indígena cumple aquí destacada labor. "Noches de Catamarca" es, como "Nostalgias Santiagueñas" 
y "Bajo los cielos de Tucumán", otro "clásico" del folklore. 
En esta zamba, Waldo recurre de nuevo con depurado gusto; bombo y guitarra subrayan el ritmo con castizo efecto, y la 
trompa se encarga inesperadamente del tema con evocadora sensación de poética lejanía. La "Jota Cordobesa" es una 
página popular -recogida por Marcos López- cuyo título revela sin el menor disimulo la hispana procedencia. El par de 
trompas y el grupo del ritmo se hacen notar en la introducción, en tanto que el tema es confiado con adorable buen 
humor al par de clarinetes, en tanto que la recapitulación final es a toda orquesta. El conjunto abunda por cierto en 
audacias armónicas. Sigue una nueva zamba, de Marta de los Ríos ahora, "Bajo los cielos de Tucumán". También aquí 
resulta muy atractiva la disposición instrumental. Una vez ejecutada por el piano la breve introducción, el mismo solista 
presenta el tema con las trompas en el más genuino estilo popular. Un laúd se hace escuchar con picante efecto en la 
introducción a la segunda parte, donde el orquestador alude ingeniosamente en la textura al tema de una de sus más 
inspiradas composiciones: La tristeza y el mar ."Lagartija Riojana" es una cueca -de Waldo de los Ríos, también- 
ingeniosamente tratada a modo de "tema con variaciones". El piano, que desempeñó importante rol en toda la primera 
parte, se hace notar también en el "moto perpetuo" que es el rasgo más prominente de la segunda. A una cuarta zamba le 
es atribuido en seguida la tácita representación musical de la provincia aludida en el título: "Rosario de Santa Fe", de 
Agustín Irusta. Distingue a la introducción -cuyo instrumentario incluye también el vibráfono- una llamativa indecisión 
tonal. Luego será la flauta el instrumento utilizado con el más sorprendente efecto en la zona más grave de su tesitura y 
sobre un característico pizzicato, en tanto que el ritmo de zamba irrumpirá en el momento menos esperado con gran 
alivio de la tensión general. Esta banda contiene, sin duda, algunas de las pruebas más convincentes del maduro talento 
de orquestador de Waldo de los Ríos, que tanto abundan en las catorce bandas de este memorable "Concierto de las 
Catorce Provincias", que cierra con brillante y saludable efecto la polka de Waldo titulada "Entrerriana", que constituye 
otra grata evocación de substancioso -e indefinible- sabor local.    Escribe (JUAN MANUEL PUENTE) 
Poco después, el dúo Leda y María, integrado por María Elena Walsh y Leda Valladares, presentó los espectáculos 
Canciones para mirar (1962) y Doña Disparate y Bambuco (1963), que «marcaron un hito en la historia cultural de los años 
sesenta».De allí surgió una forma mucho más abierta de comprender la música folklórica y, sobre todo, una serie de 
canciones y personajes infantiles que formaron a varias generaciones, con clásicos como Manuelita, La vaca estudiosa en 
estilo de baguala, El reino del revés con forma de carnavalito, entre muchas otras.99Separada ya de María Elena Walsh, 
Leda Valladares se dedicó a recopilar y recrear el canto ancestral andino —al que años más adelante se referirá como 
«grito en el cielo»—, para confeccionar el Mapa Musical Argentino, registrado en once álbumes lanzados en esa década. 
 
María Elena Walsh (Villa Sarmiento, 1 de febrero de 1930-  fue una poeta, novelista, escritora, dramaturga, cantautora y 
compositora argentina, conocida principalmente por sus canciones y libros para niños. Su obra incluye muchos de los 
libros y canciones infantiles más populares de todos los tiempos en su país, lo que la llevó a ser catalogada como «mito 
viviente, prócer cultural y blasón de casi todas las infancias». 
Leda Valladares nació en San Miguel de Tucumán en 1919. Su padre fue tucumano mientras que su madre era una 
"patricia" santiagueña de apellido Frías, bisnieta de Félix Frías, y su adolescencia transcurrió entre el blues, el jazz y la 
música clásica que escuchaba su padre. «Antes de mirar el mundo me puse a oírlo. Por mi padre, tocando y cantando 
entré al follaje de la música» dijo. A los 21 años descubre las bagualas y a partir de allí no se detendrá en recuperar ese 
canto anónimo de los valles y los montes de la Argentina. 
MAPA MUSICAL DE LA ARGENTINA Nº 5 - CDMPV 1131   La región de Cuyo es una zona rica en folklore musical y 
coreográfico. Posee un carácter tan propio que lo hace inconfundible. Tanto lo que se canta para ser escuchado -no 
bailado- denominado especies líricas (Estilo, Tonada, Vidalita) como una considerable variedad de danzas (Cueca, Sereno, 
Gauchito, entre otras), conviven en esta región compuesta por las provincias de Mendoza, San Juan y San Luis. 
1) Cueca, Santa Rosa , San Luis (por Víctor Díaz) 
2) Tonada, Pozo De Jarillas, San Luis (por Agustín Díaz) 
3) Cueca, Valle Fértil, San Juan (por Hugo Pérez de Sanctis) 
4) Estilo, Tupungato, Mendoza (por Cándido Báez) 
5) Sereno, Valle Fértil (por Hugo Pérez de Sanctis) 
6) Gauchito, Valle Fértil (por Santos Villafañe y Enrique Acosta) 
7) Vidalita, Capital (Mendoza) (por Brígido Zapata) 
8) Tonada, San Carlos (por Victoriano Domínguez) 
9) Tonada, Capital (Mendoza) (por Hugo Pérez de Sanctis) 
10) Estilo, Valle Fértil (por Hugo Pérez de Sanctis) 
11) Tonada, Valle Fértil (Hugo Pérez de Sanctis) 
12) Cueca, Valle Fértil (por Hugo Pérez de Sanctis) 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

13) Tonada A modo De Canción De Cuna, Valle Fértil (por Ramón Burguea) 
14) Tonada , Pozo De Jarillas (por Nicolás Delfino) 
15) Estilo, Valle Fértil (por Hugo Pérez de Sanctis) 
16) Cueca, Valle Fértil (por Hugo Pérez de Sanctis) 
17) Estilo, Santa Rosa (por Víctor Díaz) 
18) Estilo, Santa Rosa (por Víctor Díaz) 
19) Estilo, Capital (San Luis) (por Pedro Aguilar) 
20) Tonada, Capital (San Luis) (por Pedro Aguilar) 
21) Tonada, Capital (San Luis) (por Pedro Aguilar) 
22) Tonada, Capital (San Juan) (por Rafael Guzzo) 
23) Cueca, Capital (San Juan) (por Rafael Guzzo) 
24) Tonada, Guaymallén (por Pedro y Rosa Páez) 
25) Tonada, Guaymallén (por Pedro y Rosa Páez) 
En todos los casos se trata de piezas de autor anónimo, recopiladas por Leda Valladares. Entre paréntesis se indica el 
nombre del intérprete. 

 
 

 
 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

EL YARAVI 
 
Un estudio inédito sobre el canto rural, que nos dejó el gran musicólogo argentino Carlos Vega, sobre el yaraví. Es la 
canción más triste del mundo , en la opinión de los más conocedores que la oyeron en la alto de Los Andes sudamericanos. 
El yaravi expresa la amargura, y la desolación a un nivel que es difícil superar  musicalmente. Pero es necesario que el 
lector o el oyente penetre en su vocabulario y descifre sus símbolos sonoros. El yaraví es la canción única de un 
movimiento artístico americano superior, cuyas creaciones se exaltan en el siglo XVIII. Se intensifica  poco antes del año 
1800 al calor del prerromanticismo europeo y americano . Asociado con la quena se envuelve en una leyenda sombría y 
engrandecido por el martirio de Mariano Melgar – llamado el poeta de los yaravíes, patriota fusilado en 1815 – alcanza 
enorme resonancia musical y literaria, para decaer luego, en parte absorbido por el triste victorioso y expansivo.  

 
Arriba vemos un yaraví andino recogido por Vega, de la colección que publicó hace más de un siglo Marcos Jimenez de la 
Espada. Es una versión para piano.  
El yaraví usa con frecuencia los pies binarios o los pies ternarios como base de frases comúnmente desiguales, según el 
texto Parece haber prosperado mucho  en los ambientes aborígenes superiores del Perú, es decir, entre los descendientes 
de la nobleza incaica y además entre los mestizos del campo y la ciudad. En la campaña del Perú y Bolivia, se observa que 
el yaraví es rarísimo  ente los indígenas agricultores, es decir, entre los pueblos; en cambio, abunda en las ciudades, entre 
los descendientes de europeos; y antaño fue cosa de hidalgos, como Marian Melgar (1790-1815), que escribió y cantó 
yaravíes, según escribe Carlos Vega.  
También en la poesía del yaraví aparecen estribillos, y su medida recorre desde las pentasilábicas hasta las endecasilábicas. 
Una estrofa de Melgar  dice : 
Vuelve que ya no puedo 
Vivir sin tus cariños 
Vuelve , mi palomita 
Vuelve a tu dulce nido.  
Siguen varias octavas y estos dos últimos versos reaparecen como refrán al final de cada octava; y los cuatro para terminar.  
Otra estrofa  de otro yaraví, amargo pronostico del enamorado abandonado. 
A todas horas, mi sombra 
Llenara de mil horrores 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Tu fantasía 
Y acabara con tus gustos 
En melancólico espectro 
De mis cenizas. 
La primera estrofa de un tercer yaraví del mismo poeta arequipeñp dice: 
La prenda mía 
En quien tenia 
Puesto mi gusto 
Hoy me persigue 
Con odio injusto. 
Estos yaravíes, todos de hacia 1810, nos dan precisa idea de la diversidad estructural de la música que ha debido adaptarse 
a ellos. En cuanto al orden tonal se manifiesta con frecuencia en el sistema mayor con la cuarta aumentada en alternancia 
con un menor, hablando musicalmente.  A menudo da frases en la escala incaica de cinco notas y a veces pentatónica la 
composición entera.  
En realidad , la única diferencia perceptible, nos dice Vega, entre el Yaravi y el triste, es que en el yaraví es más primitivo, 
más elemental y agreste, más antiguo , en fin, sobre todo, mas sintético y denso.  
Un eminente escritor peruano Francisco García Calderón , que prologó en 1865 la primera edición  completa de las poesías 
de Melgar , escribió, sobre el yaraví  y mencionamos algún párrafo. 

 
Folklóricamente hablando , el yaraví se recoge en la Argentina hasta  entre las clases cultas y entre los grupos medios de 
Jujuy y Salta y en alguna región de Tucumán.  Actualmente ha realizado estudios e interpretado algunos yaravíes, que 
hemos escuchado en la voz de nuestro gran amigo y guitarrista Oscar Berengan.  
 

 

   



 CENTENARIO NACIMIENTO JUAN CARLOS MARECO  
Juan Carlos Mareco Iturburúa, conocido como Juan Carlos Mareco o "Pinocho", nacido en Carmelo, Colonia, 20 de enero 
de 1926 y fallecido en  Buenos Aires, 8 de octubre de 2009, fue un conductor de radio y televisión, comediante, cantante, 
escritor, compositor y actor uruguayo radicado en Argentina. Ganó ocho Premios Martín Fierro. Hizo famosa la expresión 
cómica «azul quedó». Filmando Una americana en Buenos Aires, actuó junto a Amelia Bence en Maribel y la extraña 
familia, siendo dirigidos por Cecilio Madanes en los teatros Odeón y El Nacional. Intervino en temporadas revisteriles, 
radiales y televisivas.   Trabajó en España entre 1962 y 1965, donde estuvo al frente de un programa en TVE, circunstancias 
en las que entabló amistad con Joan Manuel Serrat y fue quien, según reconoce el cantautor, le sugirió comenzar a cantar 
en español. A principios de los años setenta trabajó en Israel.  En 1974 fue designado como interventor de Canal 9, donde 
permaneció tres meses. Como poeta, también escribió las letras de los tangos Farolero, De qué te quejás, Yo quiero un 
tango y Despedida. Su canción (en coautoría con Alfredo Alfonso) A una novia (la Luna que es caprichosa), interpretada 
inicialmente por él mismo, gozó de gran popularidad y se instaló en el cancionero folklórico argentino. 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

POETAS Y JUGLARES DE LA SOCIEDAD TRADICIONAL CRIOLLA 
Poetas y guitarreros, versistas y payadores auténticos, aludidos por el nombre genérico  de cantor, cuyo mundo, tan rico 
como sutil , abarca concepciones de la vida y artificios métricos, frutos de su inspiración y temática secular. Son 
exponentes de su tierra, de su comunidad y de su tiempo, a la vez que depositarios de  una tradición poética en la que 
mucho  cuentan los juglares y trovadores que florecieron antes de descubrirse  América.  
La voz juglar, no cabe aplicarla  al poeta del pueblo, porque desde el siglo XV, aproximado, el juglar ya no  componía, era 
un mero animador; Sarmiento y con él , los escritores argentinos del siglo XIX, usaron la voz cantor equivalente a la de 
cantaor del Brasil, para dar la idea de aedo (trovador, poeta, rapsoda) o de poeta cantor; pero ella sola no llega a encerrar  
la idea , porque cantor y cantaor es  también el rapsoda, que no compone, y el guitarrero, que entona versos de menor 
cuantía, con las letras de baile . Ante la falta de precisión de la voz cantor usada por el hombre de ciudad, para dar idea  de 
aedo, Juan Alfonso Carrizo , aplicó la expresión poeta del pueblo, que es llamado así tan solo por los rústicos que no 
distinguen entre poeta y versificador . El poeta del pueblo se alza  intelectualmente a un nivel superior  al del medio rural 
o campesino donde actúa, compone versos narrativos sobre hechos de armas vistos por él o por .el conocidos, escribe  
cantares reflexivos o de índole religioso y moral y cantares de circunstancias, pero no llega ni por  asomo a la creación 
poética,  ala poética  de arte.   
El poeta del pueblo es más bien un narrador èpico, antes que lirico.  
Don Domingo Diaz,  el poeta de más prestigio en el NOA, por ejemplo no fue cantor, y si tocaba la guitarra, era solo para 
llevar el compás  del recitado. En el Cancionero Popular de Tucumán, Carrizo menciona a Domingo Díaz, el máximo poeta 
del pueblo tucumano del siglo XIX. Se le llamo el poeta de Cubas, esto es, del gobernador José Cubas, ejecutado por la 
orden de Mariano Maza  de 1841 y amigo del obispo de Córdoba fray Mamerto Esquiu. Esta amistad con el ilustre prelado 
hizo conocer a Díaz las poesías del poeta del siglo XVII Bernardo José Guevara , lego del convento de San Felipe Neri, de 
Chuquisaca( Bolivia)   
Que Carrizo trascribió en el Cancionero Popular de La Rioja bajo el número 5648. 
Del poeta del pueblo isidro Correa, de La Cocha, Tucumán  se sabe que leyó  la filosofía elemental de Balmes , porque en la 
glosa ¿Adónde irán a parar? Atribuida a él, se entrevén conceptos tomados del filósofo español sobre el suicidio y la 
escatología del suicida, dice Carrizo.  
De los otros poetas del pueblo , cuyos nombres han llegado a  nosotros , no tenemos conocimientos de su cultura, pero  se 
sabe que tenían sus lecturas; asi lo da a entender la glosa que vemos abajo, que nos hace  recordar a las pullas de los 
poetas  ajuglarados españoles del siglo XV.  
 A mí me tratan de rudo 
 ¡que poetas entendidos! 
 Tenga o no tengan razón 
 Yo siempre me veo perdido 
Primer poeta es Manuel Gomez      Es famoso Luis Artaza 
Que entiende de siete sellos     porque canta mil macanas 
Encoge y estira el cuello      es un viejo palangana 
Cuando a cantar se dispone     y para mayor desgracia 
Expuesto a que se desplome     yo no se en lo que se basa 
Ese poeta tartamudo      para meterse a cantor 
Embustero y corajudo      Pablo Sánchez, que es mejor 
Como aquel que no hace nada     porque es de buena garganta 
Canta por Biblia Sagrada      se le aplaude lo que canta  
Y a mí me tratan de rudo      Tenga o no tengan razón 
 
Segundo es David Millares     También se mete el chileno 
Que hace unos gestos muy feos     en camisa de once varas 
Pedro Sánchez, como reo,      a todo el mundo repara 
Es muy fácil que dispare      como si fuera tan bueno 
Que tocante a los cantares      Es capaz de dar veneno 
El hombre se muestra esquivo     al cantor más entendido 
Aunque es algo pensativo      a Eusebio el aborrecido 
Habla de treinta y dos vientos     le preparan buena cama 
Y de veintiocho elementos     pero aunque sean palanganas 
Que poetas entendidos!      Yo siempre me veo perdido 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Los poetas del pueblo, vivían de su trabajo personal , no de su arte.  
Una cuarteta muy exitosa, recopilada por Carrizo , en su Cancionero de Tucumán que dice  

Volvete, esposo querido 
No te ausentes tan veloz 
Que yo en nada te he ofendido 
Mira que el testigo es Dios 

El discípulo de Díaz, Gabino Núñez hizo amigar a un padre con su hija que cayó en desgracia por un desacierto. La copla de 
Núñez empieza así  
 Mi respetable tatita         /        Fecha del presente mes 
 Cercado, marzo veintiuno   /    Del año setenta y tres.  
Otro personaje mal identificado y por ello mal definido es el payador, su nombre parece provenir del quechua palla o 
paya, acción de buscar, de seleccionar, análoga por consiguiente en la semántica  morfológica a la voz trovador porque su 
afán es buscar la rima y los conceptos que convengan para preguntar y responder en verso de inmediato y sin perder el 
compás de la música. El payador es un poeta repentista un improvisador  obligado a responder sin turbarse una cuestión 
formulada por su contrincante y llegado su turno formular a su vez  a su adversario  una pregunta o una cuestión. Como 
esta justa literaria es oral y no se hace, ni se hacia delante  de copiadores o grabadores capaces de registrar los versos, 
prestos se olvidan estos,  quedando, solo,  uno o dos en los circundantes más memoristas . Carrizo recopilo payadas que 
figuran en los cancioneros de Salta y Tucumán .  
Extractamos de Juan Alfonso Carrizo el siguiente texto;  

 
 

Otro personaje vinculado con la poesía tradicional del pueblo es el cantor que anda de pago en pago cantando junto con 
otro los cantares que el poeta del pueblo ha compuesto.  En un plano inferior al cantor está el guitarrero, él es quien canta 
las coplas en los bailes. Según Apolinar BArber , fue quien ayudara a Juan A Carrizo  en la búsqueda de los cantares de 

 

Juan Alfonzo Carrizo 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Tucumán, los guitarreros o cantores de vidalitas como los llamaba, solo sabían cuartetas para los bailes ; eran 
despreciados por los cantores  profesionales.  
Resumiendo lo expuesto vemos que dos eran los que componían versos para el pueblo: el poeta del pueblo y el payador y 
los dos lo que cantaban , el canto y el guitarrero; de estos cuatro, solo el primero es trasunto del aedo griego, el cantor lo 
es del rapsoda.  
 
 
    ************************************************** 
 
     

EL CUENTO O EL RELATO DE… 
OTRA DE LAS ANIMAS  

(De Anastasio Quiroga, San Pedro de Jujuy) 
Hablando de las ánimas y de tantas cosas que ocurrían en aquellos tiempos, una vez un ánima regresó a la casa en la que 
había vivido y no encontró a ninguno de sus parientes. La casa estaba cerrada y parecía que allí ya no vivía nadie. Sólo 
quedaban, en una pieza, las cositas que les habían pertenecido, como si las hubieran abandonado. 
Ahí andaba el ánima pasando el día, dando vueltas por la casa y por la pieza, mirando sus cositas y hablando sola.  
En la puerta de la casa, había un hombre, descansando y tomando sol. Decía que era un runa, es decir, un hombre 
serrano. Les decían runas porque eran duros como piedra (runa viene de runi que, justamente, significa piedra). Este runa 
escuchó que, adentro de la casa que él sabía estaba cerrada, había ruiditos, se manejaban ollitas, platitos, se notaba que 
alguien andaba de aquí para allá. Le llamó la atención porque sabía que ahí no vivía nadie desde que, un año atrás, labia 
fallecido su dueño. Entonces se dio cuenta que se trataba del ánima de aquel y, como el anima al hablar decía: “¿Qué me 
podría comer yo aquí solito?. . .”, él le contestaba: “Aujtatachos, alma de cuernos, micuricuri", es decir, lo mandaba a que 
comiera estiércol.  
Cuando el alma escucho la contestación del runa, le mandó un golpe invisible que le dio de lleno en el medio de la cara y 
lo dejo desmayado y desangrándose y el ánima le decía:  
-¡Por qué me ofendis? ¿Qué mal te he hecho para que me tratis así? ¿Para qué me provoquís si yo no te he hecho mal 
alguno?  
Y el runa, al ver que se iba en sangre y que no aparecía nadie para ayudado, le empezó a pedir perdón:  
-¡Perdón, perdón, almita! perdóname, por favor, que me voy a morir! 
El ánima le tuvo lástima y le dijo: 
-Está bien: esta vez te perdono y te voy a ayudar.  
Al decir esto, le paro la sangre que le salía de la nariz, de la boca y de los oídos.  
Pero el runa quedo mudo y no les podía explicar a los demás la experiencia que había tenido con el ánima. Solo después 
de mucho tiempo recupero el habla y pudo contar no sólo la experiencia, sino la enseñanza que le dio el ánima por querer 
burlarse de ella. 

Bibliografía: “Mi chuspa de recuerdos” de Anastasio Quiroga 
Fuente: Biblioteca Popular de Jujuy 

 
Anastasio Quiroga, que tuve el gusto de conocerlo en la Universidad de Belgrano en 1981,  es un folklorista argentino 
perteneciente a uno de nuestros pueblos originarios. "Descubierto" y guiado inicialmente por Leda Valladares, no sólo 
editó LP propios sino que la acompañó como músico en varios de los recopilatorios realizados por ella. Pese a que anduvo 
dando vueltas por Buenos Aires y Europa, nunca olvidó su origen. Comenta el Dr. Antonio López Hidalgo, periodista y 
profesor en la Facultad de Ciencias de la Información de Sevilla, España: "Me encontré con casos increíbles como el de 
Anastasio Quiroga, un coya de la Quebrada, que fabricaba instrumentos, como sicus, quenas, erquenchos, charangos ... y 
que además hacía música (la que lo descubrió fue Leda Valladares). Él era albañil de profesión, y vivía en Tortuguitas, 
donde había reproducido el paisaje de Jujuy en un terrenito que había comprado, de 30 x 30. Ahí había hecho un cerro, 
había plantado un cardón y había levantado una casa de piedra con techo de paja brava, y vivía en Jujuy... pero en 
Tortuguitas".  
 
Comentaba Pablo Bensaya, en 1997, al introducir una nota publicada en el diario La Prensa en febrero de 1981, que es: 
"uno de esos hombres que, vaya a saber uno por qué caprichos del destino, nunca ha encajado exactamente en ningún 
ambiente. No está dentro de los "estudiosos folkloristas capitalinos" ni dentro de los "estudiosos musicólogos". A él le toco 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

vivir una época en la que todo lo que sonara "exótico o bárbaro" era bienvenido en Europa. Desde sus primeros años 
comenzó a realizar giras y recitales a su manera, una manera de ver y sentir el folklore en su más amplia acepción. Todo lo 
que hizo en materia musical es de la más profunda raíz folk-aborigen, pero era personal, siempre agregaba algo 
completamente propio. Esto es probablemente lo que caía mal a determinados ambientes eruditos que siempre desean 
ver en la expresión folklórica un detenimiento del tiempo, siempre igual, idéntico, sin cambios. 
Quiroga, en ese sentido, fue un real folklorista. Usó mucho de la inventiva, recreó a su estilo objetos de un pasado no tan 
lejano; empleaba la improvisación cuando contaba historias, jamás coincidían los relatos que contaba, siempre los 
modificaba de acuerdo con la situación o posiblemente con su ánimo; pero el fondo y la esencia del relato siempre era el 
mismo". En la nota mencionada, Roberto Janz comentaba su origen: "Colla de linaje, folklorista y costumbrista, nació el 1 
de agosto de 1916 en Barro Negro, provincia de Jujuy. En los comienzos de su larga trayectoria musical, vivió en Esmoraca 
(Bolivia), La Quiaca y Santa Catalina (Argentina). Domina la lengua quechua, que aprendió de su madre, de quien también 
aprendió los secretos de la cerámica". Y agregaba: "Desde niño aprendió a mirar lejos y a sondear el silencio, presintiendo 
la llegada de algún cóndor que acechaba las cabras. Como marucho, guio tropillas en la montaña y más de una vez gastó 
sus abarcas caminando largas y duras jornadas. En invierno, como único abrigo llevaba un puyo sobre los hombros y un 
sombrero ovejuno que protegía sus ojos del viento. En los bajos, detenía la recua de mulas cuando su estómago se lo 
pedía, procurando asar un trozo de charqui. También calmaba su hambre la ulpada, que preparaba con maíz cocido, agua y 
miel de avispas. Calmar la sed era más difícil cuando se agotaba el agua de su yuro, aguantando con la boca seca hasta la 
próxima vertiente. Allí el agua brotaba cristalina al lado de la "apacheta", lugar de reunión y descanso, donde 
frecuentemente se encontraba el maxilar inferior de un guanaco que como el del caballo servía de instrumento de 
percusión o "kamuna". Tocado a golpes de puño, los dientes sueltos vibran marcando el compás de un huayno o 
carnavalito. Su sonido es más grave del que produce el sonajero de uñas, uñas de cabra que golpean entre sí, instrumento 
que también usan las madres para adormecer a sus "guaguas". Desde joven supo seleccionar las arcillas adecuadas para 
moldear el tubo del coquenacho y según afirma, único instrumento musical que ejecuta "coquena", por cuya razón lleva su 
nombre. Con la experiencia de un maestro de estas artes, no sólo construye los instrumentos de viento, cuerda y percusión 
autóctonos del noroeste argentino, la mayoría de origen indígena, sino que también los ejecuta. A veces dos a la vez, como 
la caja y la "llamacenka" (flautilla jujeña), que varios músicos tocan al unísono animando la "manca fiesta". Se trata de la 
tradicional fiesta de la olla, durante la cual se venden toda clase de cacharros moldeados en arcilla, que traen los artesanos 
desde los más remotos lugares. Durante el "misachico", recuerda haber caminado "sabe Dios cuánto", tocando el bombo 
legüero. Con profunda devoción participaba de dicha festividad religiosa, durante la que se venera a San Juan, patrono de 
los pastores de ovejas. La imagen de su madre perdura en la memoria de Anastasio Quiroga, cuyos recuerdos reviven 
aquellos días en que lo enviaba a recoger semillas de palqui, un pequeño arbusto precordillerano, al que quitaba las 
vainas. Tostadas las semillas, la mujer las mojaba con la "conana", obteniendo un polvo que, hervido, reemplazaba al 
mejor café. Estas son sólo añoranzas de un colla, que ama a su tierra y a su música, vivencias de su infancia transcurrida en 
sierras jujeñas, de las que emigró a las grandes ciudades. En ellas vibraron 16 instrumentos musicales, cautivando a los 
más selectos auditorios europeos, que aplaudieron a un embajador de nuestro folklore". Es un auténtico exponente, 
entonces, de ese "arte silvestre" que se menciona en el título de este LP editado por eleité en Jujuy, que presentaba él 
mismo diciendo: "Yo no creo que haya en el mundo seres que no amen a sus mayores y a sus buenas herencias y 
recuerdos. Por eso yo, como todos, soy heredero de mis antepasados y de sus buenas enseñanzas. Yo fui pastor, lo soy y 
seguiré siéndolo. Pero pastor no se es sólo por cuidar ovejas o cualquier otro ganado. Yo soy pastor de una tropilla de los 
mejores sentimientos que me han dejado mis mayores. Al irse a descansar, unos primero, otros después, van y vienen sin 
embargo a mi mente a cada instante, para pedirme cuentas de ese precioso ganadito que a ellos seguro tanto les habrá 
costado. De eso estoy muy seguro. Sus artesanías, sus instrumentos, su música, sus cantos, sus costumbrismos y toda la 
gracia y nobleza de sus dignísimos sentimientos. 
Ellos pastoreaban esa tropita de albas ovejitas de amor. Por eso yo seguiré siendo su custodio hasta que otro buen 
hermano me releve. Porque al amor hay que rendirle cuentas de amor. Yo mismo he construido todos los instrumentos 
que empleo en esta grabación, de acuerdo a las viejas tradiciones. El canto mío no es canto: es el grito de la fauna silvestre 
y el sonido de la Naturaleza". Desde la canción 01 a la 07, se trata de temas anónimos recopilados por Anastasio Quiroga, 
si bien la letra de "La tijtinchada" le pertenece. Desde la 08 en adelante, en cambio, letra y música son de su autoría. 
Los temas son:  01. La tijtinchada               02. Vidala de velorio de angelito            03. Un corazón como el mío 
04. Yaraví           05. Karallantaj              06. Toque de pastor en coquenacho           07. Las obreras 
08. Margarita         09. Serenata a la china       10. Pa' qué yo vivo      11. La kererinka    12. La kuyayeña     13. Karunkeña 
 
 
 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

       6 de febrero de 1962, se registra la zamba La Sanlorenceña 
 
6 de febrero de 1962, se registra la zamba La Sanlorenceña, una obra de Jaime Davalos. En su poesía, el reconocido escritor 
del norte nos muestra una descripción del carnaval salteño tradicional y pintoresco que se lleva a cabo en todo el Valle de 
Lerma, desde Rosario de Lerma hasta la Quebrada de San Lorenzo. De acuerdo con la canción, el carnaval se caracteriza 
por tener bailes populares grandes que están adornadas con chicha, almidón y albahaca. 
La zamba en cuestión posee ese nombre debido a que el poeta narra los sucesos carnavaleros en localidad de San Lorenzo 
en Salta. Pone de relieve algunos aspectos tradicionales del carnaval, tales como, el Duende, la Salamanca y el Mandinga. 
Con gran sabiduría, el autor retrata maravillosamente las andanzas del "duende del carnaval", que no es otro que diablo 
criollo que aparece durante los carnavales para atraer seguidores. En uno de sus fragmentos dice: "Pero cuídate 
sanlorenceña que el duende del carnaval, sale a probar fortuna bajo la luna del carnaval...". Posteriormente hace 
referencia a la salamanca o guarida del diablo o las brujas, la cual se desbarranca o desborda por ser el tiempo que es más 
frecuentada, vale decir que es en estas fiestas se vislumbra cierta permisibilidad y hasta un poco de descontrol, el cual esta 
permitido por ser carnaval. 
También en la Sanlorenceña , se nos habla del famoso cieguito Nicolás, el dueño de una carpa carnavalera, a donde 
muchos pobladores de la Salta de antaño, sabían llegarse para despuntar las alegrías de esa época veraniega, la misma 
funciono desde aproximadamente la década del 30 hasta 1957. Jorge Nicolas era el nombre de este personaje no-vidente, 
quien en su casa y en un salón preparado para el carnaval, daba rienda suelta a las festividades por aquellos años. La 
casona que se encuentra ubicada, entre las calles, Belgrano y Leopoldo Lugones, aun sigue en pie. Se dice que Don Jorge 
perdió la vista debido a un accidente con una bala de cañón sin explotar que fue encontrada en las Lomas de San Lorenzo, 
donde el Ejercito opera. Al encontrarla, la trajeron al pueblo y allí, intentaron desarmarla, pero la bala explotó y aunque no 
lo mato si le quito la vista para siempre. 
El Ciego Nicolás sabia tocar el Bandoneón, y la guitarra, y aprendió a tocar el bombo gracias a que le enseño Don Juan 
Carlos Dávalos, a quien lo acompañaba tocando en muchas ocasiones. 
La Sanlorenceña, fue interpretada por muchos cantores, grupos e intérpretes, entre ellos están los Chalchaleros, el Duo 
Coplanacu, Los De Salta, El Chango Nieto, por supuesto Jaime Davalos, Los cuatro de Salta, Guitarreros, entre otros. 
En imagen el Cieguito Nicolás, y una foto de la antigua Carpa carnavalera de su propiedad, la tapa de la partitura de la 
Sanlorenceña y el disco de los Chalchaleros quienes la interpretaron convirtiéndose en uno de sus grandes éxitos. 

Fuente: Evocaciones Folklóricas de Juan Oscar Wayar. 
LA SANLORENCEÑA 
Bajo de un sauce llorón 
del ciego Nicolás 
bailan la chacarera 
la polvareda p'al carnaval. 
Bombos en mi corazón 
hoy siento retumbar 
carpas de San Lorenzo 
blanqueando el lienzo p'al carnaval. 
Estribillo 
Pero cuidate Sanlorenceña 

que el Duende del manantial 
sale a probar fortuna 
bajo la luna p'al carnaval 
Guarda que todita la Salamanca 
se desbarranca p'al carnaval. 
 
  RAUL CHULIVER                  LA SANLORENCEÑA https://youtu.be/YV2Yq6Vf_LM 
 
 

 
 
 

https://youtu.be/YV2Yq6Vf_LM


FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 

CENTENARIO NACIMIENTO DE CARMEN GUZMAN  
Carmen Guzmán ,nació en Mendoza el 13 de Octubre de 1925, el año pasado se cumplió el centenario de su nacimiento. 
Hay personas a las que se debería recordar permanentemente, por respeto, por lo que representan para la cultura 
argentina, y en este caso específico la música popular de Buenos Aires.  Tuve el agrado de conocerla y verla actuar en vivo 
allá en los años de la época del boom del folklore.  La señora Carmen Guzmán, con una extraordinaria trayectoria es una 
de ellas. Cancionista, autora, poeta, guitarrista exquisita, con una fina delicadeza y sensibilidad su obra autoral, su música, 
no sólo abarca el campo popular de la música ciudadana sino de todo el país, una obra vastísima e importante, dejando 
para la posteridad más de 300 temas, en todos los ritmos, y en ellos hay un puñado destacado de tangos, valses y 
milongas. Sin embargo, nuestros difusores, esos que serían los encargados naturales de hacerlo, de recordarla y mostrar su 
obra, sobre todo a las nuevas generaciones y reconocerla como a uno de los hitos de nuestra música, una referente 
indispensable, no lo hacen. Infinidad de canciones a lo largo de la trayectoria de Carmen Guzmán que lleva más de 60 
años, fueron conocidas. Esta mendocina que ha honrado y honra  nuestra música, que le cantó a tantas cosas con su 
tangos, milongas, valses, zambas, cuecas, tonadas, es un ser sencillo, humilde, simple y grande a la vez; con esa grandeza 
que no la marea ni toma distancias con sus interlocutores,  tuve el honor, el privilegio, de escuchar sus recuerdos, sus 
anécdotas, desgranando lentamente e intercalando todo ello, con su voz y guitarra, su amiga inseparable y escuchar su 
famosa Canción  Enamorada.  Es una dama de la Cultura Nacional 
Carmen Guzmán, música y vecina de Floresta 
El tema "El país de la magia" fue premiado por el Fondo Nacional de las Artes.  Carmen Guzmán, cantante, guitarrista y 
compositora, sesenta y pico de años como música.  Comenzó el 24 de diciembre de 1944, cuando ganó un concurso de 
aficionados en LV10 Radio Cuyo y empezó a tocar la guitarra a los siete años.. 
La influencia estaba dada por una familia de músicos; la misma que la impulsó a su primera grabación, plasmada en un 
disco simple .  "Carmen Guzmán y su guitarra", dice el sobre del vinilo. Este documento comparte el espacio con otros 
reconocimientos a una artista que, puertas afuera de su casa del barrio de Floresta, se siente un poco olvidada. 
Actualmente somos pocos los que recordamos sus obras, y su cálida voz.  
Carmen Guzmán   PHILIPS P-427723-E   1960 
01. Zamba del silencio - zamba - Esteban Tobías Velardez 
02. Silba el viento - vals - Edmundo Porteño Zaldívar (h) 
03. La Pampita - milonga - Alfredo Ángel Pelaia, Arturo Carlos Alberto Fourcade (Argentino Valle) 
04. Carita morena - zamba - Raúl Federico Seeber (Raúl Juárez), Juan Bautista Goñi (Quiroga) 
Otro disco es  Carmen Guzmán  Disc-Jockey TS 832   Año 1963 
01. Alma de nogal - zamba - Víctor José Zambrano, Ernesto Cabeza 
02. Canción enamorada - polca - Eduardina Carmen Guzmán, Pedro Belisario Pérez. 
En1960 grabó para el sello Disc Jockey su primer disco larga duración: "Zamba de la novia niña". 
Compuso varios temas con su esposo, el músico Pedro Belisario Pérez. De ellos el que quizá más la identifique sea 
"Canción enamorada", con ritmo de litoraleña. 
Tiene unas 200 obras registradas y 15 discos publicados. La continuidad de sus discos se combinó con actuaciones en radio 
(El Mundo, Splendid y Belgrano, Nacional y Municipal) y en televisión. Por las noches trabajó con Piazzolla, con Troilo, con 
Mercedes Simone y Lucio Demare. Compuso música académica, zambas, milongas, cuecas, tango y chamamé. Su firma 
también aparece junto a la de Armando Tejada Gómez, Hamlet Lima Quintana y Héctor Negro, entre muchos otros. 
Lanzó el CD "Carnet de identidad", estuvo doce años sin grabar. Ese período de abandono ha sido muy largo.  
Rosario, domingo  23 de septiembre de 2001.  Dueña de una voz con colores tan brillantes como propios, la cantante 
Carmen Guzmán presenta un puñado de temas que remiten al cancionero tradicional argentino. Valses, canciones y 
milongas son los ritmos a que echa mano la compositora para ilustrar los versos de famosos poetas. 
Un disco para guardar junto a los clásicos argentinos.  Dice Carmen Guzmán en la nota que le realizó Página 12 el 25 de 
enero de 2008: «...Vez pasada, alguna gente me pedía por el disco "Carnet de identidad", pregunté y me dijeron: “No, 
usted ha sido descatalogada”. ¿A usted le parece? Por suerte, la gente que estoy tratando ahora tiene otro estilo, me 
considera mucho. Se ríen porque les digo: “Apúrense que me queda poca cuerda”.». El disco contiene la obras:  
01. Carnet de identidad - milonga - Maria del Mar Estrella Gutiérrez, Eduardina Carmen Guzmán 
02. Viejo cantor de tonadas - tonada - Hugo Francisco Rivella, Eduardina Carmen Guzmán 
03. Morena norteña - zamba - Alberto Rolando Oviedo, Eduardina Carmen Guzmán 
04. Después de la poda - cueca cuyana - Pedro Belisario Pérez 
05. Guitarra desolada - milonga - Julio Fontana, Eduardina Carmen Guzmán 
06. Zamba de los patios - zamba - Armando Tejada Gómez, Eduardina Carmen Guzmán 
07. Tu risa azul - vals - Alberto Rolando Oviedo, Eduardina Carmen Guzmán 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

08. Milonga de andar con alas - milonga - Héctor Negro, Eduardina Carmen Guzmán 
09. Canción para la Leonor - chamamé - Margarita Durán, Eduardina Carmen Guzmán 
10. Lluvia se fue - tango canción - Gustavo Kehoe, Roberto Calvo 
11. Corrientes cambá - chamamé - Albérico Constante Mansilla, Edgar D. Romero Maciel 
12. En una zamba - zamba - Pedro Belisario Pérez 
13. Canción con un aire a María - tango canción - Armando Tejada Gómez, José Alberto Rojas (Jorge Rojas) 
14. De la selva - polca - Pedro Belisario Pérez 
Intérprete: Carmen Guzmán.  Músicos: Néstor Acuña, Oscar Cardozo Ocampo, Roberto Calvo y Carmen Guzmán. 
Dirección Musical: Roberto Calvo. 
Carmen Guzmán  graba en 1998 DE BUENOS AIRES MORENA   Con un repertorio que mantiene una asombrosa nobleza 
genérica, con el único y económico floreo de la guitarra y con esa voz desmayada, Carmen Guzmán es de lo más 
representativo de esa vertiente de la canción criolla -de la milonga, sobre todo- en la que la delicadeza y el pudor son 
esenciales.   Con canciones firmadas con Alberto Oviedo, Armando Tejada Gómez, Héctor Negro, y Oscar Cardozo Ocampo 
como invitado en un tema, Guzmán redondeó un disco encantadoramente llano para acompañar a “De Buenos Aires 
morena”. 
Carmen Guzmán:  graba  ASI CANTO  en sello Emi Odeón  en 1968.  La copla ha dicho muchas veces que la guitarra se ha 
vuelto mujer de tanto andar cantando junto a la voz del hombre. Y como siempre sucede con la copla, su intención 
terminó por ser cierta en esta realidad de música y poesía que es CARMEN GUZMÁN, una de las artistas más completas del 
cancionero folklórico argentino.  Profunda estudiosa de la guitarra y de la poesía popular, ha llegado a manejar con un 
sonido propio y hondo el instrumento principal de América y ha sabido transmitir con su voz toda la apasionante riqueza 
expresiva de la copla. Pero no se ha quedado ahí, su inquietud ha aportado al repertorio nuestro una gran variedad de 
temas como autora y compositora. 
CARMEN GUZMÁN es pues, por nacimiento y origen, mendocina, pero por destino y vocación artística, ella pertenece a 
todos los rumbos donde el viento hace música y el hombre poesía.  En este disco -un jalón más en la segura ascensión de 
esta artista imperturbable a la estridencia de las modas o modos prescindibles- reúne de nuevo canciones de todas las 
regiones del país. A cada una de ellas ha sabido darles el sabor y el clima de la región, pero sin dejarse ganar por lo 
pintoresco ni lo exterior, sino y como es habitual en ella, tratando de testimoniar lo que cada canción tiene de raíz pura, de 
regreso hacia lo profundo e intransferiblemente nuestro. Y es que la rosa de los vientos florece en la voz y la guitarra de 
CARMEN GUZMÁN en una plena intención de expresarse en términos de país total, donde el paisaje, el amor, el hombre y 
su destino, den contenido a su modo de ser artista y mujer. CARMEN integra así la pléyade del NUEVO CANCIONERO, junto 
a toda esa vanguardia de intérpretes que han renovado no solo la canción de nuestra tierra sino también la actitud de 
cantar. Sabe, por mendocina, que el viejo árbol de cantar, reverdece y crece en el cogollo nuevo, cuando lo cultiva el amor 
y lo fecunda el viento.  Así, estas canciones que nos acerca CARMEN GUZMÁN, tiene sitio en el corazón del pueblo, algunas 
por consagradas y otras por inéditas y auténticas que, en este disco, nacen para enriquecer nuestro acervo. 
Tiene razón la copla: cuando canta CARMEN GUZMÁN, la guitarra es mujer.  (escribía en la contratapa del disco ARMANDO 
TEJADA GÓMEZ) 
01. Así canto (milonga) - Víctor Velázquez 
02. Zamba de Ambato - Jorge Vera Y Delia Casenave 
03. La rueda (vals) - Edmundo Zaldívar [h] 
04. aurora andina (vidalita) - Argentino Galván y Homero Expósito 
05. Volveré siempre a San Juan - Ariel Ramírez y Armando Tejada Gómez 
06. Canción enamorada (polca) – Carmen Guzmán y Pedro Belisario Pérez 
07. La poncho colorado (zamba) - Hilda Herrera y Antonio Nella Castro 
08. El canto del viento (canción) - Nélida Álvarez 
09. Trinchera (milonga) - Carmen Guzmán y Pedro Belisario Pérez 
10. Cuyana (canción) - Polo Jiménez 
11. Rancho dormido (canción) – Carmen Guzmán y Pedro Belisario Pérez 
12 Pobre corazón (carnavalito) – Carmen Guzmán 
 
En 2009 y para ByM se despidió de los discos con "Señora Milonga" que se cierra con "Un tiempo azul", compuesto por 
CArmen con Martina Iñiguez.  El jueves 17 de mayo de 2012 se fue para el azul caminando por una calle de Buenos Aires.  
Algunos que la vieron pasar  comentan que iba  canturreando un tango. Quizás  fuera "Soy de un lugar", o "Tango para 
Billy", o a lo mejor "Gorrión con bolsillos"… El caso es que Carmen apareció por la que hoy es la ciudad autónoma orillando 
sus primeros treinta años de mendocina y ya entonces se hizo escuchar cantando tangos, tonadas, cuecas y canciones. 
 

 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

RAUL   CHULIVER   EN CHILE  
Raúl Chuliver, entre la música y el folklore. El guitarrista , compositor y folklorista campanense, continúa cosechando 
lauros en diversos eventos donde se presenta. Siempre relacionado con la música, sus composiciones y su guitarra y con 
los estudios del folklore. Raul CHuliver, visitó por segunda vez en este año el vecino país de Chile.  En su 116º aniversario , 
y continuando con el ciclo de charlas 2025, la Sección Folklore de la Sociedad Chilena de Historia y Geografía, presentó en 
noviembre del pasado año: “Música Andina Urbana - Algunos Antecedentes”, donde participaron destacados estudiosos 
del folklore,  entre ellos Ramon Ricard; Fernando Silva Vargas, Premio Enrique Matta Vial ; Raul CHuliver ; Juan Guillermo 
Prado, y Marcelo Fuentes Gutierrez, R. Silva Henríquez. 
El maestro Fuentes, Foto 1 abajo, señalaba - según nos comentaba Chuliver - presentará “Imágenes y sonidos que el 
público chileno asociaba a identidades ajenas e incluso antagónicas a la propia, que pasaron a ser aceptadas, integrando 
una identidad propia y diversa, a través  de la identidad pampina y posteriormente, formando parte de una andinidad que 
los integra a una identidad transnacional”.  Esta actividad académica, se desarrolló en la Sala de Honor de la Sociedad 
Chilena de Historia y Geografía, Londres 65, Santiago de Chile. 
También Chuliver participó de una jornada de musicología en la sede de la Fundación Guitarra Viva "Ernesto Quesada" en 
la comuna de Ñuñoa , donde en esta primera conferencia junto con Daniela Fugellie que presentarán 'Música clásica, 
trabajo y brechas de género en Chile' y Alejandro Vera , Apuntes para una historia de la guitarra en el mundo hispano 
(siglos XVII y XVIII)', hablando de grandes guitarristas como Andrés Segovia, Fernando Ferandieri, Sainz de la Maza, Miguel 
A LLobet, entre otros, además de los constructores del instrumento y formas de rasgueos y punteos.  
Daniela Fugellie, (foto 2)- amiga de Raul CHuliver desde hace años- es profesora del Instituto de Música de la Universidad 
Alberto Hurtado. Es doctora en musicología por la Universidad de las Artes de Berlín, Alemania, (país del que hace unas 
semanas atrás estuvo brindando conferencias) Entre sus áreas de investigación es la música docta latinoamericana de los 
siglos XX y XXI, las trayectorias entre América Latina y Europa y el estudio de compositoras e intérpretes latinoamericanas. 
Alejandro Vera es profesor y director del Instituto de Música de la Pontificia Universidad Católica de Chile. Su línea de 
investigación comprende la vida musical en Hispanoamérica y España en los siglos XVII y XVIII. Ha participado en congresos 
internacionales en varios países y ha publicado artículos en prestigiosas revistas. Ademàs participaron Nicolás Emilfork 
Díaz Director Artístico de Guitarra Viva; Gabriela Faúndez Salinas Jefa de Proyectos Artísticos de la mencionada institución. 
Inti Rodriguez y Ricardo Romero ,ambos guitarristas 
Esta conferencia fue posible gracias al Ministerio de las Culturas, las Artes y el Patrimonio, a través de su Programa de 
Apoyo a Organizaciones Culturales Colaboradoras. 

1    2    3                                                   
El folklorista Raul Chuliver realizó sus dos últimas presentaciones en el vecino país de Chile, con todo éxito. Realizó varias 
actividades artísticas y compartiendo emotivos momentos con destacadas personalidades del folklore y la música chilena, 
entre ellos, con jóvenes guitarristas, la musicóloga Daniela Fugellie, la gran cantante Ginette Acevedo, Leticia Hurtado y 
Cecilia Astudillo y Miguel Benitez. 
 Participó invitado por la Facultad de Derecho U. de Chile y la Sociedad de Folclor Chileno, a través de su presidente Yvain 
Eltit. (foto 3 Eltit y Karen Plath) en la presentación de la Revista de Folclor Chileno N°9, que se llevó a cabo el 10 de 
diciembre de 2025, en el Auditorio Arturo Alessandri Palma, Providencia, Santiago de CHile. 
 Agradeciendo la presentación y palabras previas de apertura del acto al profesor Pablo Ruiz Tagle Vial, decano de la 
Escuela de Derecho U. de Chile, por su apoyo y compromiso con nuestras iniciativas, donde destacó la importancia de la 
Revista y del folklore chileno. Luego disertó la profesora Karen Plath Müller Turina y Yvain Eltit.   
Raul Chuliver, miembro de la Academia Nacional del Folklore de Argentina, brindó una breve reseña de ésta y sobre 
Dupey, Molinero y Víctor Giusto (U.N.A) y sus trabajos del folklore argentino. 
 Participaron: Karen Plath Muller Turina- Presidenta del Consejo Sociedad de Folclor Chileno y Sociedad Amigos del Arte; 
Gabriel Salazar Vergara, que lamentablemente estuvo ausente por motivos de salud. Historiador y consejero Sociedad de 
Folclor Chileno; Eduardo Peralta Trovador, payador, traductor y musicalizador; Yvain Eltit Profesor Facultad de Derecho U. 
de Chile y presidente Sociedad de Folclor Chileno.   En la música acompañaron con Tonadas, cuecas y obras clásicas.  



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Asimismo, el día viernes pasado, la Sección Folklore de la Sociedad de Chilena de Historia y Geografía en la sede de su 
institución organizó la última jornada del año denominada Villancicos y epifanías, cantos al niño Dios en tradición oral. Se 
contó con la bienvenida del Sr Ramón Ricard Muñoz, actual presidente de la mencionada institución y una disertación del 
prof Camilo Leiva, contando con la colaboración de Chuliver y músicos invitados. 
 
Mencionamos que Chuliver comenzó el año componiendo la canción con letra de José Cantero Verni, titulada Balada de 
Pena Mía, que escribió en diciembre  pasado y CHuliver  comenzó a componer la misma el 11 de diciembre pasado en 
Chile y la termina el 3 de enero de este año. 
 
   ******************************************************** 
 

PUERTO SANCHEZ 
Puerto Sánchez se encuentra al pie de la barranca, donde el río Paraná forma una ensenada, permanece viva la vieja 
mística de los pescadores. Alberga a una población de pescadores que guarda antiguos ritos ribereños. El Paraná tiene 
historias de pescadores en todo su cauce, pero Puerto Sánchez es especial. Se trata de un lugar maravilloso en la ribera de 
la capital entrerriana, con gente que se arraigó como juncal en la orilla y con recuerdos que se transformaron en leyendas. 
También es el título de la famosa canción del litoral que compuso en 1963 Jorge Méndez : Nace en Paraná, Entre Ríos, 
(Argentina) el 10 de Agosto de 1942. Descendiente de árabe y español su inclinación primera  fue hacia la poesía, el canto 
y la guitarra. En 1961 escribe su primer canción: “Canción del Jornalero”  y en 1965 resulta Consagración de Cosquín  
Graba “Canción del Jornalero”, y “El cachapecero”, de Ramón Ayala,  en R.C.A. Víctor en un disco titulado: “Lo mejor de 
Cosquín 1965”. Publica en 1983 su primer libro de poemas: “RAZÓN DE SER”  Libros de lectura del ciclo primario en Entre 
Ríos incluyen sus datos biográficos y sus canciones.  A lo largo de su trayectoria ha recibido innumerables 
reconocimientos; pergaminos, recordatorios, notas, obsequios, etc, que le han entregado oportunamente diversas 
instituciones, alumnos, maestros, amigos, que el autor atesora por su alto valor afectivo y que resulta imposible 
transcribirlos a todos en estas páginas de sus antecedentes. 

Se despierta Puerto Sánchez en mi Paraná,                                                  
 la canoa pescadora se deja llevar,                
 un murmullo palanquero, un lento matear,         
 un gurí descalzo juega, con arena, nada más…            
se despierta Puerto Sánchez en mi Paraná.   
           Estribillo:          
Yo soy del agua la canción                      
 que se prendió en el barrancal,                  
 por entrerriano, por paisano, soñador;                                                      
  de la ribera soy el peón                   
 del río hermano, pescador,             
y en Puerto Sánchez, con guitarra,               
 soy cantor…   
  II 
Los gurises de la costa ¡que lindos que son!  
 melenitas despeinadas, sonrisas de sol,  
 noche y día mojarreando, ¡sublime ilusión!  
 Puerto Sánchez es un paisaje donde el cielo azul bajó…   
los gurises de la costa ¡que lindos que son!                Letra y música: Jorge Méndez 

 
Hacia 1962 Ramón Ayala, escribía sobre Puerto Sánchez. 
Más allá de las sinuosas  calles de la ciudad de Paraná, mas allá del perfume encendido del malvón, de lsla bandadas  de 
gurises bajo la siesta entrerriana, se desliza el cauce a veces torrentoso y otras calmo del rio Paraná. Junto a él sobre la 
barranca firme, casi vertical, entre manchones  de verde y el rancherío gris, palpita el mundo intenso de Puerto Sánchez. 
Las huellas del pescador se hunden humedosas en dirección al rancho. De lo alto baja un camino zigzagueante hasta el 
Paraná tumultuoso de peces y camalotes florecidos. Como un rosario de luz, caen una a una las gotas de la red recién 
extendida sobre la arena caliente. Y de pronto, la canción…. Y de pronto, la copla orillera hecha mano de ternura sobre la 
cunita de ceibo. 
 

 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Duerme niñito del rio 
Bracitos de jacaranda 
Sobre la espuma jugando 
Los sueños se van… se van… 
Y la honda mirada del gurisito costero se queda prendida en  arena que lame el rio con su lengua de espuma rumosora 
Duerme niñito del rio 
Canoita de ilusión 
Una estrellita de plata 
Te enciende en el corazón 
 

Brota la voz de la guitarra como un rio de luz  desde el corazón del hombre, para decir, con voz ruda y manos como si 
rasgueara un árbol, una raíz de sangre todo el dolor y la dicha que encierra la copla criada entre amaneceres y crepúsculos 
del Paraná embravecido, de hombres que se lleva el rio, de muchachas  con los ojos preñados de amor sobre la costa y de 
toda una isla arrasada por la creciente. 
Nunca te lleves mi pena 
Remanso del corazón 
Volverá por las arenas 
Oculto en la cerrazón 
 

Quiero llenarme de luz 
Quiero llenarme de magia 
Escribir con nuestros pasos 
Las arenas de la playa 
Esto es Puerto Sánchez un poquito más allá de Paraná sobre la barranca que cae a pique. 
El emblema del folklore argentino nació el 10 de marzo de 1927, en Guarupá, bajo el nombre de Ramón Gumercindo 
Cidade, conocido como Ramon Ayala, y a lo largo de toda su vida se desempeñó como poeta y artista plástico. 
Siempre se interesó en las canciones regionales guaraníes, y a los 14 años comenzó a tocar la guitarra. Luego se relacionó 
con el músico paraguayo Herminio Giménez (creador de polcas y guaranias, y de la Orquesta Folclórica de la Provincia de 
Corrientes). Comenzó tocando con el mendocino Félix Dardo Palorma, el correntino Rulito González y el rosarino Damasio 
Esquivel. Con este último chamamecero debutó en radio Rivadavia y el Palermo Palace. 
Desde allí comenzó a trabajar con Emilio Biggi, Juan Escobar, Samuel Aguayo, Mauricio Valenzuela y otros. Trabajó en el 
grupo musical de la cantante catamarqueña Margarita Palacios. Viajaron por el Noroeste argentino y la Patagonia. Más 
tarde cantó y tocó la guitarra con Arturo Sánchez y Amadeo Monjes, en el trío Sánchez-Monjes-Ayala. 
Hacia 1960 creó el ritmo llamado "gualambao" con la idea de darle un estilo propio y único a su provincia, ya que Misiones 
carece de un ritmo peculiar o exclusivo de su locación. El ritmo está formado por dos ritmos de polca encadenados por 
una permanente síncopa que le confiere una fisonomía particular. Se escribe en compás de 12/8 (doce octavos), es decir 
que cada compás posee 12 corcheas distribuidas entre 4 tiempos. 
 
 
   ******************************************************** 
 

EL FOLKLORE COMO TAREA POETICA 
 
Leda Valladares decía allá por la década del sesenta  Paris llamó poéticas a las canciones del folklore argentino. 
Sudamérica tan ignorada del europeo, cobra existencia real gracias a un puñado de canciones. Y esa existencia la adquiere  
no en el plano del entretenimiento pintoresco, sino en el de la cultura.  
Pocas veces hemos considerado que nuestro folklore sea una forma de cultura; al contrario, solo entendemos por cultura 
lo que obedece a una norma importada, al producto de una evolución convencional. El folklore es sólo poètico en boca del 
pueblo o del poeta que lo recrea con temor y sospecha de su misteriosa esencia. Así como se habla de lo musical 
refiriéndose a un poema, así se alude a lo poético refiriéndose a cierta música. Prescindiendo de los versos de una canción 
se puede decir que es poética cuando su melodía crea un estado inexpresable de emoción e intensidad.  
En ese sentido se puede afirmar que el folklore musical, está constituido por canciones profundamente poéticas, capaces 
de impregnarnos de una religiosa intimidad. Podemos decir que la esencia de todo folklore es poética y misteriosa por 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

venir de lejos, del fondo de los tiempos. Esta forma de definición, nada científica, es válida para toda clase de folklore: 
literario, plástico o musical.  
La emoción que nos da una copla es tan misteriosa como la que nos produce una tinaja hecha a dedo , a mano o un 
poncho sobado por las manos del aborigen o del criollo. Lo folklórico nos cautiva siempre de un modo mágico: tiene un 
sabor y un temblor de manufactura santa, y el que viaja por tierras extrañas busca siempre la huella humana, el objeto 
cargado de esa fuerza ruda y noble que distingue y hermana a los pueblos.  
En Francia - dice Leda Valladares, al respecto de los que mencionábamos al comienzo,- la avidez por el folklore surge como 
la sed de explorar las grutas y los mundos submarinos. Se explora el ancestro del hombre, las grandes fuerzas metafísicas, 
las capas geológicas del folklore, lamento, invocación, religiosa alegría, desgarramiento y soledad. El desprecio por el arte 
folklórico hace que América se desconozca en sus raíces.  
La ciencia define al folklore como rígidos conceptos que eluden su desborde mágico, así, como la sabiduría suele quedarse 
al borde del significado de la poesía.  
Valladares, una gran investigadora de las culturas ancestrales, decía: Los que hemos tenido el privilegio de oír a los 
montañeses españoles, las fadistas portuguesas y los coyas, no podemos definir al folklore sino con una frase que aplicó 
Emily Dickinson  a la poesía: Es algo que nos pone los pelos de punta.  
Una cosa importante que hasta hoy es cierta, el hombre de la ciudad usa la música como ruido de fondo y pretexto, su 
atención esta demasiada dispersa. Cuando más obvio y empalagoso sea ese ruido, más se sentirá conforme.  
El pueblo vive su música, crea con sangre, religiosamente. El pueblo no se equivoca en su tarea creadora. Los restos de 
arte precolombino y la señorial sobriedad que persiste en la gente de nuestro norte nos confirman que América es, en 
principio  
Calidad, justa originalidad, resumidas en un huaco, una copla, una vidala.  
El folklore musical abarca distintas etapas, desde el gruñido etnológico hasta la melodía evolucionada. Entre esta última y 
la llamada música popular hay una diferencia que suele parecer sutil y arbitraria su demarcación. La ciencia sostiene que 
una canción  es folklórica cuando es vieja y desconocemos el nombre de su autor, o sea de carácter anònimo. Entre 
nosotros la tradición no ha sido interrumpida , el folklore está vivo, el pueblo sigue creando, cantando y bailando. Por eso 
nos atrevemos a considerar folklórica toda composición que contiene la tradición anónima y que merezca, como aquella, 
asumir la categoría de lo poético. Hay quienes componen un seudo folklore , como quienes elaboran seudo poesía.  
Reconocemos que una canción  es folklórica por su espíritu sometido a ciertas leyes tradicionales.  Y también por la 
austera belleza de su  letra.  
Leda Valladares dice: Los que tenido el privilegio de compartir  una fiesta coya en el altiplano, un carnaval de viejas 
bagualeras en Salta o en Catamarca, podemos decir, que el pueblo jamás es cursi, que nunca yerra su puntería poética 
Todas las coplas añejas son perfectas en su profundidad y su gracia y las que se siguen improvisando no permiten que esa 
tradición  se desvirtúe. El verdadero folklore tiene tal jerarquía que es inmodificable e insuperable. No es posible superar 
una baguala, mejorar una vidala o enriquecer un huayno. Consideramos falsa la ide que nuestro folklore se enriquece, 
según el número de intérpretes e instrumentos.  
Intentamos defender, que, más allá de las aberraciones nacionalistas, nuestro folklore todo, es verdadera forma de 
cultura, una tarea a entender y continuar poéticamente, un punto de partida y un destino artístico.   
 
 
    **************************************************** 
 

La leyenda del crespin 
Allá lejos, los cerros aquietan su rebelión de piedra y se emponchan de azul casi violeta. Detrás de ellos, hacia el oeste, el 
sol funda su quemazón en oro y sangre. Ya está de rodillas la tarde y las primeras sombras alzan desde la tierra una 
neblina negra, rayada apenas por los trazos fugaces y celestes de los tucu-tucu. El tum tum de los bombos pone su pulso 
bárbaro al crepúsculo. Una quena se lamenta desde un abra. La quena es solitaria siempre. La melancolía de su voz se oye 
, no directamente por los oídos, sino por el estremecimiento intimo que produce en la piel y en los huesos. Penetra en 
ellos y les comunica el mensaje permanente que hay en su llorar. Los pinkullos tiritan junto a los bombos sus silbos alegres 
como si ellos cantaran  cien pájaros acollarados. De cuando en cuando el grito del amor cumplido se oye, distante. Los que 
acaban de engendrarlo no se van. Es que los cobija, todavía, como una empolladura, la abuela sombra cómplice de los 
algarrobos.  
Hasta allí ha llegado en la tarde media aldea indígena. Vino acompasando la marcha con el grito desesperado del ¡Inti 
rupas tian! -el sol está quemando- con que avisan a Pachacamas que en el valle está haciendo falta el agua.  



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Los algarrobos cargados de vainas doradas o moradas, son ubres nutricias para los buenos calchaquíes. Alguna vertiente 
escuálida les da agua apenas suficiente para llenar los virques donde fermentara la algarroba machacada. Y al cabo de dos 
soles, el agua inocente, mezclada con la añapa, se hará zumo diabólico en la sangre de los indios. Las mujeres, en los 
morteros, muelen la algarroba hasta convertirla en una pasta dorada que luego echan en las tinajas. Lo hacen silenciosas, 
canturreando algunas en voz muy queda. De vez en cuando llega a ellas, sutil, un requerimiento de amor. Lo aceptan o no. 
Si es por si, un mortero queda desentendido, y las sombras del monte , se bendicen con el rito eterno de la vida.  
A la luz de las teas, el baile ya está armado. Arrinconado en una peña a la que apenas llegan los rumores del baile, un viejo 
evoca en la quena los lejanos lugares nativos, allá, hacia los rumbos del incario.  En el baile, una joven es como la estrella 
de la fiesta. Cori, la llaman porque tiene el pelo color del bronce viejo. Los ojos tienen alegres reflejos gris verdoso. Tiene 
los pies agiles, como peces. Y la sonrisa lleva al mismo tiempo luz y música. Vino a la fiesta porque la alegría le anda en las 
venas como arroyos musicales. Sus hombros redondos, armoniosos y breves son la réplica de sus senos.  En sus caderas 
breves, parece que meciera la infancia de la eternidad.  
Vino con su madre, que la cuidara de la traición de la alegría. Pues la joven es casada. SU marido, Chochhue Crespín, ha 
quedado enfermo en el Huete. La dejo ir a la fiesta de la chaya, porque ella es la encargada de propiciar, con el cristal vivo 
de su voz, a la Pachamama y hasta de neutralizar en sus compañeros las penurias del Inti rupas tian.  
Se baila casi hasta perder el sentido. Los bombos moldean el aire con sus sones redondos. Los pinkullos acicatean a los 
bailarines. Y ya nada les dice aquella lejana quena, especie de voz experimentada en que llega el lamento eterno, el 
lamento tremendo que es a fin de cuentas la síntesis sonora de la vida. El eco de las alegrías Y la conjugación de todos  los 
llantos de la tierra. 
Ellos viven ahora el presente. Cori, baila, baila, baila. Crea ya sus danzas y en ellas interpreta la dichosa euforia de vivir. 
Dice en su baile la satisfacción de vivir. Refleja en los pasos de la danza la alegría de vivir. Sus piernas agiles, dibujan en el 
aire los perfiles de la dicha musical que están silbando los pinkullos.  
En sus manos, se detiene el tiempo. Aletean y revuelan y hasta la brisa se detiene para enredarse en ellas.  Las estrellas 
querrían venir a posarse en la punta de los dedos. El sol que lleva por dentro le alumbra en las pupilas. Baila, Baila. 
De pronto alguien llega y rompiendo el circulo que la rodea se detiene frente a la muchacha. Con un gesto, hace para la 
danza. Se inclina y le habla al oído. Callan los pinkullos. Cesan los bombos su jipar de trueno. El silencio cae como una 
sombra viscosa desde el ramaje de los algarrobos quietos. El recién llegado es un mensajero de la muerte. Acaba de decir 
al oído de Cori: “ tu marido no puede venir porque ha muerto. SE ha ido con el día.  
Tiemblan las manos de ella, que se habían quedado alzadas. Su boca se estremece, sus manos se abren en ademan de 
aliento y de sus labios surge alegremente un grito   Siga la música ¡Para llorar  es tiempo! 
Aprovechando el momento de quietud, alza y bebe otro jarro de aloja, que ya esta tibia de fuerzas dentro de la tinaja. Hay 
todavía un espacio de silencio. Es el que hacen todos sobrecogidos por la noticia y también por el grito casi demencial de 
la joven. Es resquicio de silencio, deja escuchar como llega, desde lejos, el lloro de la quena, síntesis del dolor eterno, 
resumen musical del dolor humano. Los pinkullos apagan la voz de la quena y los bombos lo clavan de nuevo en las 
tinieblas, hermanos de la roca. Cori sigue la danza. Vuelve la risa a su rostro y el sol retorna a la luz de sus ojos.  
Los hombres uno y otro toman su cintura. Es incansable gira, gira, ríe y ríe,  
La noche está cansada, pero ella, no. Está llegando el alba.  Baja las manos. Cierra los ojos. Detiene las piernas. Silencia su 
voz. Queda un rato así, transida y luego con los ojos desmesurados de espanto, fijos en las primeras lumbres del nuevo 
día, echa a correr con un grito desesperado. 
Crespín… Cochue….Cochue….Crespín….crespín…. 
Corre y corre hacia el día nuevo, como si quisiera encontrarlo en la lejana hilera de monte sobre el que parece estar 
alzándose. 
Crespín… Cochue…. 
Nadie volvió a verla. Nunca más. Pero al alba siguiente, en el velatorio de Cochue Cresin , impuso silencio a los lamentos  
el extraño grito que venía desde las copas de los arboles 
Ccochue …. Crespín… 
Chirrido  o canción? Solo era el grito de un pajarito extraño, de plumaje alegre, de agiles patitas, alas temblorosas coo 
manos femeninas en la danza ojos enrojecidos por el llanto, cabecita sonora: 
Cochue… crespín…. 
Desde entonces en las horas de la alborada, por los montes norteños, algarrobales o quebrachales, se oye el llamado que 
ya será eterno con el nombre del amado que se fue para siempre y cuyo nombre era el que ahora está encerrado en el 
angustioso canto de un pájaro 
Cochue…. Crespín. 
                                      Así relata esta hermosa leyenda en Cosas de la tierra india , el gran escritor José Ramón Luna.  
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

   

CREENCIAS GUARANIES  

Debido a que esta estirpe de aborígenes pobló la mayor parte del territorio argentino, el Paraguay y Brasil, esta raza se 
extendió desde  el Orinoco en el norte hasta la cuenca del Rio de la Plata , en el sur y desde el Atlántico hasta las primeras 
estribaciones de los Andes, nos dice  Juan José Real. 
En cuanto a la mitología guaraní agrega, su Dios Tupang , o Tupa  es el Dios bueno , que no castiga ni gobierna imponente 
el universo , nadie le teme, porque Tupang no hace el mal, solo el bien. No existe entre ellos demonio; los jesuita 
convirtieron a Añang en demonio, pero los indígenas , no lo comprendían . Los jesuitas trajeron el diablo a la tierra sin mal. 
De acuerdo con los párrafos anteriores los guaraníes eran monoteístas . Tomando otra parte del análisis de J. J Real 
señala: Habían alcanzado cierto estado de civilización, cuando llegaron los españoles , los guaraníes se habían elevado 
notablemente y adquirido conocimiento que anunciaban su paso al estado superior.  
Juan Real abunda en consideraciones que confirman la  existencia de la familia primitiva dentro de los guaraníes , por otra 
parte, también demuestra que las relaciones matriarcales  no hacía mucho tiempo que habían sido superadas. La 
preponderancia de los varones por sobre las mujeres era muy escasa o nula, prácticamente no existía el patriarcado, 
estadio de las sociedades donde aparece el monoteísmo. El patriarcal Dios-padre. Posiblemente el monoteísmo ( lo mismo 
que Añang) se debió a la influencia jesuítica.  
Unas líneas del autor correntino Horacio Rivera Sosa  dice con acierto que creían los primitivos hijos del Guaran Protegidos 
por genios ubicuos y proteiformes que maduraban con la brisa, que escuchaban desde las cambiantes sombras de los 
bosques, y que miraban por los agujeros de los troncos, vivió adorando las fuentes de la vida, creo sus dioses, totenes y 
fetiches para vencer las furias elementales, pero su única religión fue siempre la más omnímoda libertad.  
Según lo antedicho, preferimos tomar algunas deidades de un universo mitológico  más poblado que el de Tupang y 
Añang, muchas de estas  influencias, las hemos podido detectar en el curanderismo y en algunas otras creencias 
populares.  
Los guaraníes suponían que la creación del universo por ellos conocido ( de pájaros, ríos, lluvias, selvas, peces y suelos 
fértiles) se debía a Ñanderu Guazú, acompañado de Aranderu Apocuaje  ( recién superado el estado matriarcal, los 
guaraníes, no podían  imaginar sus dioses sino acompañados) habitaban el centro de la tierra y (lo mismo que las mujeres 
de la tribu y los animales, que ya domesticaban) engendraron hijos. Estos frutos de sus entrañas, indicaban el camino a 
seguir y recoger flores.  
A los hijos de Ñanderu Guazú y Aranderu Apocuaje les fue reservado un destino astral; uno se convirtió en el sol (Cuarahy) 
y en la luna el otro (Yasi), capaces de construir y reconstruir.  Ambos integran numerosas leyendas.  
También aparecen muchas y humanizadas deidades ( Mboymarie, Mboymate, entre otras), destruidos y reconstruidos 
muchas veces. Estos deificados personajes, cumplían su metamorfosis astral, de tal forma aparecieron los truenos y 
relámpagos sobreviviendo las tormentas.    Es natural que un fenómeno desconocido , causante del miedo, encontrara su 
explicación en el más allá. Siendo este el manantial caudaloso de las creencias guaraníes.  
 

    ************************************************* 

LA COPLA  
Del libro de Jaime Dávalos  titulado Coplas del Norte. La copla es una cuarteta y pertenecen al cancionero popular , que 
rima primero y tercero y segundo y cuarto. 
En la Carpa resuena la copla, se mestura con el vino, la aloja, la chicha y la sangre. Une destinos sirviendo para 
desembuchar el sentimiento. Pone en contacto dos vecindades pudorosas; les da palabras para decirse lo que, de otra 
manera, quedaría larvando inexpresado entre la piel y el hueso. La piel manda entonces, es el carnaval, el tiempo de 
cantar: 
Sona cajita zona 
Soltá toda tu carrera 
Que se quiere divertir 
Un gusano de la tierra 
Y el parche  de la caja resuena, tundida a golpes isócronos  que como estacas hunden su astilla fibrosa en la carne y el 
alma. Brama en la cara posterior la chirlera – la cuerda de cerda torcida- prolongando con su vibración los golpes de las 
guastanas o palillos y el cimbronazo redondo de cuero. 
Eh bah, que es noble la caja! 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Aunque ella tenga dos caras 
Si el cantor le golpea una 
Ella con l’otra le canta. 
El viento lleva en la noche el bramido de las cajas, que de pronto, parecen haber empezado a fermentar como un cigarral 
cuando el calor apreta. De lejos llegan cantores a la rueda y se arman payadas y contrapuntos donde salen a lucir las 
tonadas, intercalándose entre los versos de la copla, como para dar tiempo a que el cantor recién llegado pase 
secreteando su coplita de yapar canto. 
Cante, cante , compañero, 
Jazmín del cielo 
No se atengan al cajero 
No seas celosa  
Que a vos te quiero. 
 
Que el cajero no es morral 
Jazmin del cielo 
Ni palo de atar terneros 
No seas celosa 
Que a vos te quiero. 
 
Todos compiten ante la rueda de tunantes y cantores; y sólo rara vez ente sí. La gracia es saber más coplas y el tribunal 
son todos, esa pacota o grupo que comulga en el canto. Hombres y mujeres cantan juntos y en algunas ocasiones 
abrazados y llevando el ritmo con un balanceo que suele llegar a un movimiento general de giro, un intento de baile 
conjunto.  
Allá en las regiones altas en el Dpto de Iruya y Santa Victoria en Salta, he asistido, enajenado por los vapores de la chicha 
muquiada, a ese ritual mágico, hasta sentir que los huesos se me ponían dulces y que mi alma se fundía con la de aquellos 
indios, inocentes, salvajes; hediondos de humanidad trabajosa que respirando coplas despenaban entrando en éxtasis 
como la tierra toda, que ya sembrada, dormía en la sonrisa popular del maíz. 
Con su permiso señores 
Pa que cante un salamanca 
Con su cajita de órgano 
Con su banderita blanca 
El cantor se llamaba Polinar Chauque Tolaba, cara y porte de duende tenía, por eso a nadie le pareció extraño que dijera 
que él venía de la salamanca, de la cueva  donde el diablo enseña las artes del amor, la destreza, el juego o el canto. Caja 
de órgano, por orégano , ya que es un desplante de criollismo entre ellos eso de capar palabras o hacerlas hacer, 
aliterando, cualquier pirueta 
Antes que quisi 
Tu ama no me quisio 
Y siempre t’estoy quisiendo 
Pa que te casis con yo.  
 

 
  ///////////////////////////////////////////////////// 

 
LA LUNA DE LOS MOCOVIES 

 
En otras ediciones anteriores nos referimos a las leyendas, que son verdaderas joyas de nuestro folklore y decíamos que la 
luna  era cuando nevaba su luz sobre las selvas, un hombre joven, hermoso y fuerte que buscaba vírgenes a las que 
disolvía en sus rayos para eternizarlas luego en forma de estrellas para que lo acompañaran en sus largas recorridas por el 
cielo. La luna siempre interviene en las leyendas de los pueblos primitivos. En este caso la luna está presente entre los 
aborígenes mocovíes.  
José Ramón Luna escribe sobre esta luna de los mocovíes en las cosas de la tierra india.  



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Todas las culturas han cimentado el principio de su ciencia  en los elementos naturales. La tierra, con su reiterado milagro 
de maternidad; el sol, rey de la vida; y el agua, su fecunda mensajera; las estrellas, pupilas vigilantes que cuidan de la vida 
del hombre. Y la luna, pálida luz trasnochadora que guarda en si la magia y el misterio de todo lo femenino.  
Los aborígenes mocovíes, en este afán primitivo del hombre por explicar el origen de las cosas cuentan el origen de la 
luna.  Y siguen mirándola y enterneciéndose con su historia luminosa de amor y de lealtad.  
Hubo, allá en los tiempos primeros de la tierra, una hermosa joven a la que todos llamaban por el dulce nombre de 

Ciraigo. Ciraigo era pequeña y suave. Cuando caminaba descalza lo hacía tan levemente que casi no dejaba rastros. Si la 

ternura tuviera una forma física , era el dibujo de la ternura lo que su pie dejaba en las blandas tierras de su pago. Apenas 

una mullida ondulación, como el fugaz sueño de un pétalo, detenido un instante en el camino. Ciraigo fue feliz en su 

mundo de inocencia. La amaban los pájaros y el aire. Los vientos cálidos le contornearon la cintura y gustaban de 

enredársele en las piernas, como gatos mimosos. Los vientos fríos, muy escasos y solo presente en algunas sibilantes 

noches del invierno, enseñaron a sus pechos a ser firmes. Cuando Ciraigo reía, se alegraba el mundo. Su dicha era plena 

hasta que llegó para ella la hora del amor. Fue en la persona de Nainic, joven hermoso y fuerte a quien Ipenac, padre de 

Ciraigo tenía en gran predicamento. Naime la había conocido un atardecer, a esa hora en que el aire se queda quieto y 

mudo para escuchar el coloquio de la tierra, que se arrebuja en sombras, con el cielo que cae sobre ella como un ala 

cariñosa.  Cuando el amor se hizo en ella, el andar de la muchacha dejaba en el suelo menos rastro que nunca.  Y en 

cambio, a él a sus pies se le hacían raíces que bebían en el húmedo y cálido vientre la tierra. El viejo cacique Ipenac dio su 

consentimiento para el matrimonio de los jóvenes. Una orquesta de pájaros entoldó el cielo de canciones. En las blancas 

raíces de los sauces, cuerdas para el arpa del arroyo, las aguas ensayaron limpias rondas nupciales. Hasta que un día la 

guerra a los toldos de Ipenac. Un cacique enemigo que había oído hablar de la dicha que tenía Ipenac, creyendo que la 

dicha era cosa que podía robarse como una bolsa de oro. Los enemigos al mando del cacique Icolcata, entraron de 

sorpresa en l toldería de Ipenac. Nainie el esposo de Ciraigo se batió como un héroe Pero, vencido por el número cayó 

herido de muerte. La noche había cerrado los ojos para no ver tanto dolor y tan espantosa tragedia. Muerto Nainic, su 

esposa Ciraigo fue hecha prisionera. El brujo de la tribu había dicho que en ella estaba personificada la tan envidiada dicha 

de Ipenac. Era así, es cierto, pero que la dicha estuviera en ella habrían de estar a su lado Nainic e Ipenac.  

El siniestro cacique vencedor quiso que Ciraigo fuera su esposa. Pero ella había jurado sobre su esposo muerto que jamás 
volvería a pertenecer a hombre alguno. Su negativa fue terminante. De nada valieron los consejos de las mujeres de la 
tribu ni las suplicas del vencedor. Despechado, entonces, una noche el torvo Icolcata quiso tomarla por la fuerza. Era una 
noche, densa, cálida. Icolcata fue hasta el toldo de Ciraiga y la tomo entre sus brazos.  
Ella se debatió un instante. Ya casi sin fuerzas invoca a Cota, el poderoso hacedor de las cosas del cielo y de la tierra. El 
indio sintió que abrazaba cada vez menos. Hasta que se sorprendió de hallarse abrazado a un resplandor de pálida luz 
celeste. El resplandor fue escapándose de entre sus manos crispadas y subiendo como una columna de humo. Subió hasta 
la copa de los arboles más altos y mientras iba hacia arriba, su luz se hacía más dulce, como si se personara y las cosas que 
tocaba se tornaban pálidas.  
Una vez en lo más alto, más arriba de las montañas, fue ya una quieta forma redonda y luminosa.  Y así Cota hizo la luna. 
De un puro amor y de una honda pena. Y así también Piguem, el cielo, tuvo una presencia más que lo adornara, que crece 
y rejuvenece, que se achica y contrista, como la propia vida de los hombres de quienes nació a quienes amó y por quienes 
seguirá siendo amada hasta la eternidad. 

  

Cuando incorporaron el caballo -siglo XVII- se volcaron a correrías montadas, por un lado, contra otros grupos aborígenes, 
empujándolos a las zonas de interés criollo; y por otra parte (en general formando alianzas con bandas abiponas) contra 
las fronteras de las Provincias de Tucumán, Santiago del Estero, Córdoba y Santa Fe, esencialmente para aprovisionarse de 

Los mocovíes, antes de la llegada de los 
españoles, se organizaban en grupos de 
familias emparentadas que se desplazaban 
para realizar actividades de caza y recolección. 
Cuando llegaba el tiempo de maduración de 
los principales frutos del monte, los grupos 
tendían a reunirse, para realizar intercambios 
matrimoniales, actividades rituales y festivas y 
consolidar liderazgos. 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

ganado caballar. El inicial predominio de las hostilidades contra otros grupos aborígenes parece haber potenciado el 
desarrollo de un sistema social caracterizado por un fuerte cacicazgo de prestigio hereditario: la "línea de abuelos". 
Reseña histórica:  En 1707 Esteban de Urizar y Arespacochaga toma el cargo de Gobernador de Tucumán. En 1710 
organizó una gran expedición al interior del Chaco, planeándola cuidadosamente y coordinando sus fuerzas con las 
ciudades de Asunción, Corrientes y Santa Fe. Su impresionante despliegue de fuerzas ocasionó un desplazamiento de gran 
parte de las tribus guerreras hacia otras fronteras. Los mocovíes trasladaron el centro de su zona de acción hacia 
Corrientes y Santa Fe. 
El destierro los afectó, debían luchar para obtener asientos nucleares en zonas originalmente no mocovíes. Muchas 
bandas que buscaban paz con los criollos, alentaron fundaciones misionales entre ellos. Así en Santa Fe, se crean las 
reducciones jesuitas de San Javier (1743) y San Pedro (1765), donde se destacó el padre alemán Florián Paucke. Los 
jesuitas fueron expulsados en 1767, los mercedarios se hacen cargo de las misiones jesuíticas durante un breve período, y 
luego continuarían los franciscanos. En 1773, otro grupo de caciques mocovíes encabezados por Paykin, se presenta ante 
el Gobernador de Tucumán Gerónimo Matorras para solicitar reducirse. El 29 de julio de 1774 se firmó el acuerdo. En 
1780 se fundan las misiones Nuestra Señora de los Dolores y Santiago de Mocoví (en La Cangaye) y San Bernardo de Vértiz 
-en la actual provincia de Chaco-, tuvieron éxito efímero, en 1801 habían desaparecido totalmente. 
En los inicios del siglo XIX, los movimientos independentistas del Virreinato del Río de la Plata no cambiaron la situación 
indígena, las poblaciones blancas seguían creciendo y ocupando más tierras. 
Estanislao López, Gobernador de la provincia de Santa Fe entre 1818 y 1838, mantenía relaciones armoniosas con los 
abipones, y con ayuda de ellos emprendió el aniquilamiento de los "montaraces" nombre con el que llamaban a los 
mocovíes no reducidos que asediaban Santa Fe. Fueron varias las campañas a las tolderías mocovíes en el operativo 
"limpieza" de las fronteras. 
 
 

     /////////////////////////////////////////////// 
 

“CUERPOS, IDENTIDAD Y PUEBLOS 

ORIGINARIOS, UN ACERCAMIENTO 

DESDE LA EDUCACIÓN FÍSICA  A LA 

INTERCULTURALIDAD”. 
Este es un trabajo  sobre TEORÍA DE LA EDUCACION CORPORAL , del Profesor:   Carlos G. Carballo, y Maestrando: Sergio E. 
Sanelli.de La Plata, presentado en unas Jornadas Guillermo Magrassi, en  Mar del Plata en 2008 
 
Desarrollar este trabajo no será tarea fácil, analizar la dimensión de lo corporal en el  hombre inmerso en su cultura,  por 
fuera de la mera constitución  orgánica, nos plantea un primer problema , no menor, que seguido de rastrear bibliografía, 
o los discursos sobre esta temática  y sus prácticas, no dejan lugar a dudas que hay una  forma de ver las mismas,  ya que 
un numeroso  volumen de producciones intelectuales en nuestras disciplina la Educación Física y en aquellas que se 
relacionan con esta, parten de paradigmas segmentadores, de distintos tonos pero que  a la hora de analizarlos y 
someterlos a interrogantes  en la actualidad, se hace necesario realizar una serie de conceptualizaciones, más abarcativas 
de la dimensión humana, para anclar algunas definiciones y poder realizarnos algunas preguntas que mencionábamos 
anteriormente. 
        “El cuerpo es una construcción de orden simbólico o de significantes y desborda lo que es, el puro organismo”…(1). 
Tomamos lo que este autor menciona ya que la construcción de la cultura occidental definió a lo largo de la historia una 
serie de figuraciones e imaginarios  entorno a lo corporal, pero lo que estaba implícito también, es que todo lo partiera de  
otras culturas, no europeas, no era válido o civilizado. 
         Según S.Huntington (2), en su libro ”El Choque de Civilizaciones y la Reconfiguración del Orden Mundial”, la idea de 
civilización fue elaborada por pensadores franceses del siglo XVIII, como opuesta al concepto de “barbarie”. Una sociedad 
civilizada difería de una sociedad primitiva en que era urbana, alfabetizada y producto de un acuerdo. Ser civilizado era 
bueno, ser incivilizado era malo. El concepto de civilización proporcionaba un criterio con que juzgar a las sociedades, por 
lo que durante el siglo XIX los europeos dedicaron  mucha energía intelectual, diplomática y política  a elaborar los 
criterios por los que las sociedades no europeas se podían juzgar. Este paradigma homogenizador marcó fuertemente la 
forma de pensar, a la intelectualidad latinoamericana y en particular definió las políticas de estado, y por ende en 
educación. 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

          Por este motivo se hace necesario preguntarnos, ¿nuestra Educación Física puede releer sus prácticas y discursos 
sobre lo corporal desde una mirada intercultural? 
 El progreso intelectual y científico como demostró Thomas Kuhn (3), en su obra clásica;” La Estructura de las 
Revoluciones”, consiste en la sustitución de un paradigma, que ha perdido poco a poco capacidad para explicarlos hechos 
nuevos y descubiertos recientemente. Nosotros agregaríamos también los hechos invisibles hasta ahora, que desde una 
mirada etnocentrista, intentaban ocultar. Esta realidad, que se construyó con operaciones estadísticas que son cuerpos, 
que ocupan un espacio físico, con fisonomías, estilos de belleza, identidades  y rituales, lo que hoy definiríamos como  
sujetos, que eran estereotipados con categorías saturadas de “civilización”(buena), construías por la cultura dominante. 
Basta con analizar los discursos sobre los censos poblacionales nacionales en nuestro país. El Primer Censo General de la 
República Argentina se hizo en 1869, y la categoría usada para los Pueblos Originarios, era la de contar “enemigos”. 
              El Segundo Censo se hizo en 1895, antes de la “Llamada Campaña al desierto”, no había tal “desierto”, en todo 
caso habría pocos o ningún habitante que adscriban a la cultura occidental europea, en esos territorios.  Luego comenzó 
un periodo de omisión e invisibilización en la estadística poblacional nacional. Los Censos de 1914, 1947 y 1960, no los 
tuvieron en cuenta, en la jerga se dice “que hubo un etnocidio estadístico”, según el Director Nacional de Estadísticas 
Sociales y de Población, Enrique Amadasi (4). Recién en 1966, se proyectó el Primer Censo Indígena, pero el 
derrocamiento de Arturo Illia, dejó sin continuidad el mismo . En 1970. 1980 y 1991, en la Argentina directamente se 
ignoraron a los Indígenas. Recién en 1994, fruto de resistencias y tensiones, la Constitución Nacional reformada en su 
Artículo 75, reconoce la preexistencia de los Pueblos Originarios en los territorios del Estado Nación. En 1998 mediante la 
sanción de la ley 24.956 se establece la temática de los Pueblos Indígenas en el Censo Nacional de Población, Hogares y 
Vivienda de 2001(5).  
               El “orden del discurso”, según la expresión de Foucault, está dotado de eficacia: instala divisiones y dominaciones, 
es el instrumento de la violencia simbólica y  por su fuerza, hace ser  a lo que designa. Tomado  estas expresiones 
podríamos decir que el estado Nacional constituye un discurso sobre el análisis  poblacional, que tuvo modificaciones 
sustanciales recién a partir de la reforma de 1994 de la Constitución, al considerar como sujetos de derecho a los Pueblos 
Originarios y si partimos que estas estadísticas son la bases para orientar políticas públicas, el cambio de paradigma 
empieza a operar en los discursos en Educación también, pero las prácticas y los discursos que circulan en la Educación 
Física, dan cuentan de estos nuevos escenarios y la constitución sin estereotipos de los sujetos de los Pueblos Originarios 
en la construcción de nuestra historia. 
              Sabemos que una teoría de lo corporal ligada a la nuestra disciplina, con una mirada intercultural implicaría 
superar un primer obstáculo epistemológico que Valter Bracht plantea claramente para poder destrabar estas dificultades, 
cuando entiende “ a la Educación Física como aquella pràctica pedagógica que trata o tematiza las manifestaciones de 
nuestra cultura corporal y del movimiento con una intención pedagógica”, esta consideración no es nada menor, por el 
contrario la presencia corporal y del movimiento de los niños en la escuela está atravesada por su circunstancia de vida, 
las normas propias de la cultura de cada escuela y de la comunidad donde está inserta, su accionar y forma de 
comunicación con los otros estarán teñidos de los valores, hábitos, los saberes y figuraciones, con que a constituido su 
corporeidad (6). 
                En primer lugar entendemos que hay una intención deliberada en la construcción  de esa figuración social sobre 
el cuerpo en nuestra disciplina, y en la sociedad, pero ¿esta construcción considera la plurietnicidad de la que dan cuenta 
las sociedades Latinoamérica como las nuestras?, estamos en estos  debates, porque reconstruir el mapa  de nuestras 
identidad cultural de las  sociedades como las nuestras es un trabajo no solo de la Educación Física institucionalizada, sino 
de la sociedad en su conjunto, pero desde este humilde aporte a esta manifestación de la cultura como es nuestra 
disciplina, deseamos sentar algunos conceptos para descolonizar  la construcciones del cuerpo de su sujeciones y por ende 
a la Educación Física  de las miradas homogenizadoras, donde no hay espacio para la “diferencia”. 
Hemos querido tomar algunas consideraciones para el análisis  del presente texto, que Daniel Ramacciotti toma en su 
trabajo, “El ULLAMLIZTLI, y el sentido perdido”, sobre el juego de pelota de los Mayas, que son los siguientes: 
- La mirada de la conquista. 
- La mirada contemporánea. 
- La mirada desde la Educación Física con conciencia Histórica. 
En la mirada de la conquista 
  En esta mirada se van construyendo discursos y practicas, que  en todos  los casos ven al sujeto de los Pueblos 
Originarios, como “Esclavos”, mano de obra para la grandeza de los  reyes, cuerpos instrumentos, sin valor, reemplazables 
por miles, cuerpos que no tienen derecho, ni identidad, ni dignidad…de hecho “…cuerpos escasamente vestidos, cuando 
no desnudos, expuestos al aire y el sol, fue motivo de escarnio y vergüenza por parte de los europeos”.(7) 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

Darcy Ribeiro, en su libro “Las Américas y la Civilización”(8), sigue reafirmando  que la mirada de la conquista, era el 
reclutamiento de mano de obra indígena para el trabajo manual y para el dominio español, pero agrega, que esto se hizo a 
través de una combinación de procedimientos: 
1-Mediante la apropiación de las tierras cultivables por los 
   conquistadores y sus aliados. Seguida de la institución de la propiedad 
   individual y libremente enajenable (Confronta totalmente en este sentido  
   con la cosmovisión de los Pueblos Originarios) 
2- La conscripción del indígena para el trabajo, inicialmente en la aflictiva     
    condición de esclavo, sometida al poder absoluto del amo. 
        Es interesante releer las notas de Fray Bartolomé de las Casas, (IIPMV-CTERA, 2005) ante las primeras resistencias de 
los Pueblos Originarios  a la imposición de dominación del europeo, “ …los cristianos con sus caballos y espadas e lanzas 
comienzan a hacer matanzas, e crueldades extrañas en ellos. Entraba a los pueblos, ni dejaban niños y viejos, ni mujeres 
preñadas, ni  paridas, que no desbarrigaran e hacían pedazos como si dieran en unos corderos metidos en sus apriscos. 
Hacían apuestas quien de una cuchillada abría un hombre por medio, o le cortaba la cabeza de un piquete, o le descubría 
las entrañas. Tomaban a las criaturas de las tetas de las madres, y por las piernas, y daban de cabeza con ellas en las 
peñas….”.  La descripción de autor se presenta como una crónica, pero que está teñida de conceptos de ese período 
expansionista salvacionista (Darcy Ribeiro,1970), como formación mercantil salvacionista que suma en sí las energías de 
un imperialismo incipiente mercantil y el empuje de una religión imbuida de un expansionismo misional, la Península 
Ibérica  madura para la empresa del descubrimiento, la conquista y la colonización del Nuevo Mundo, proyectando sobre 
este y sobre el mundo todo el acendrado espíritu bélico, nacido de la guerra nacional contra la dominación musulmana y 
de la guerra santa contra los herejes. De este modo, durante todo el siglo XVI, emprende en Europa guerras de 
restauración de la cristiandad católica contra la Reforma, en tanto que lleva a cabo campañas internas de eliminación de 
judíos y moros, que después lograrían permanencia institucional con la Inquisición.  
Acomete igualmente con las  altas culturas americanas y la esclavización de sus pueblos, a estos agregaría luego millones 
de negros africanos, con los que llegaría a componer la mayor fuerza de trabajo que el mundo conociera hasta entonces.  
       Esta breve y sintética construcción histórica  que manifiesta  Darcy Ribeiro, en su texto, nos ayuda a afianzar estos 
conceptos del que hablamos al principio de este trabajo. Por otra parte, Ramacciotti (9) afirma  que esa concepción de los 
conquistadores ibéricos,  desde “la segunda escolástica, que expulsada de Europa por el renacimiento, ….. expresada en 
los nombres de Cervantes, Calderón, Cortes y Pizarro, bastan para honrar la memoria de la Nación que permaneció ajena 
al renacimiento científico y filosófico de Europa”. 
La dicotomía cuerpo-alma de la época medieval seguía perdurando en la mayoría de los religiosos cronistas y les impedía 
entender que los ritos, formas de la cultura diferentes de los pueblos originarios, etc, no eran actos litúrgicos herejes o 
blasfemos (10). 
El cuerpo en la filosofía cristiana medieval (11), pasa a ser algo corrompible, y este punto de vista lo inmaterial, es lo más 
cercano a Dios (el espíritu), y entre los dos se traba una lucha permanente, como mecanismo para salvar el alma, se debía 
castigar al cuerpo despojándolo de lo corrompible.  
            Pero esta imposición de una mirada cultural del cuerpo tuvo en el caso de los pueblos originarios una doble 
colonización, a) la de propia de la época, que ya mencionamos y, b) la del genocidio cultural, que planteaban los 
conquistadores,  como única  y universal forma de construir mitos y figuraciones,  con derecho divino a extinguir las otras 
culturas, a través de la tortura, el desmembramiento o la domesticación de los cuerpos. 
 
Una mirada contemporánea 
           Evidentemente una nueva colonización actuó y opero con el positivismo, se planteaba como crítico al pensamiento 
escolástico, pero volvió a escindir al cuerpo, del espíritu humano desde una nueva perspectiva, que construyó también 
identidad. 
Michel Foucault, consideraba que el cuerpo no es una superficie neutral, con respecto a la historia, entendiendo a esta 
como un lento moviendo de progreso, si no como el resultado azaroso de las dominaciones. Lo que Foucault, nos aporta 
es que las tensiones de las representaciones sociales sobre el cuerpo operan como practicas discursivas y no discursivas, 
con un valor de prescripción entre lo bueno y lo malo, con la sobrecarga que en los casos de los sujetos de los Pueblos 
Originarios, lo universal, blanco, bueno, civilizado, etc esta puesto en lo occidental de esa representación del cuerpo. 
Haciendo una simple mirada en los multimedios de comunicación en la actualidad, y preguntándolos, ¿cual  es la imagen 
del cuerpo que más esta expuesta en los mismos?, por obvia que sea la respuesta es claro que la cultura moderna o el 
mercado, ya dio su veredicto en que el cuerpo blanco y occidental es el sinónimo del éxito. 
              La partida que se juega entre los procedimientos de sujeción y los comportamientos  de los sujetados tiene forma 
de un enfrentamiento y no de un avasallamiento (Foucault). Pero en el caso de los sujetos de los pueblos originario, este 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

enfrentamiento es traducido a veces en formas violentas que creíamos de la época de colonial, como la quema  en el año 
2000 de un miembro de la comunidad de los valles, que es tomado por Alejandro Isla, como punta pie inicial de su trabajo 
para FLACSO,” Los usos políticos de la Identidad, Indigenismo y Estado”.  
               Cuando nos propusimos problematizar sobre este tema, nos pareció interesante  abordar el texto  C. Carballo- B. 
Crespo y el concepto de “cuerpo espejismo”(12). Toda vez que la experiencia del propio cuerpo está atravesada por la 
imagen que de él se proyecta en el entorno social, de modo que resulta innegable, que esa imagen  depende  
estrechamente del lugar que ocupa ese individuo en la sociedad. 
Gabriela Novaro,  analiza los discursos de la cultura escolar (13), y nos  ofrece  en su trabajo “Nacionalismo y Indigenismo 
en la Escuela”, una mirada sobre la imagen que proyecta el entorno social y toma algunas palabras claves que circulan en 
el contexto social y en la escuela como, Salvajes, Descubrimiento, Día de la Raza, Colonización, Civilización, y la pregunta 
es si  los alumnos de hoy se llevan imágenes y palabras muy distintas, a los de hace 100 años…… o ¿con que concepciones 
llegan estos chicos al festejo del 12 de octubre en la actualidad?... En las escuelas  siguen apareciendo frases 
como…¡paraces un indio, de que tribu te sacaron¡…¡corren como indios¡….evidentemente se liga lo indígena a la 
“barbarie” y la “brutalidad”….En nuestro país el lugar dado a la diversidad tuvo directa relación con la construcción de un 
discurso nacionalista, que privilegio la homogeneidad y uniformidad. Este discurso se armó sobre la negación de las 
desigualdades, los enemigos y los conflictos, o su calificación como hechos individuales patológicos que representaban el 
atraso y el caos frente al progreso, la barbarie frente a la civilización. 
                  Al respecto G.Novaro nos cuenta, que del análisis de las propuestas de las ciencias sociales, “la Nacionalidad” y 
la “cultura occidental”, se siguen tomando como elementos que delimitan lo “enseñable”. 
 
NOTAS 
(1) Crisorio, Ricardo (2006), Apuntes de clase, Seminario de Epistemología de la Educación Corporal-Universidad Nacional de La Plata-Facultad de 
Humanidades y Cs. De la Educación. Argentina. 
(2) Samuel P. Hutington (2001), Capítulo II…” La historia humana es la historia de las civilizaciones 
Es imposible pensar la historia de la humanidad de otra forma, su trama se extiende a través de  
sucesivas generaciones de civilizaciones, desde las antiguas Sumerias y Egipcias a la Clásica y Mesoamericana, a la Occid ental y Islámica, y a través de las 
manifestaciones sucesivas de las civilizaciones China e Hindú lo largo de la historia, las civilizaciones han proporcionado a  la gente sus identificaciones 
más amplias. Como consecuencia de ello han sido examinadas detenidamente por distinguidos historiadores, sociólogos, y antropólogos entre los que se 
encuentran, por ejemplo Max Weber, Emile Durkheim, Oswald Spengler, Pitirim Sorokin, Arnold Toynbee, Alfred Weber, A. L. Kroeber, Philip Bagby, 
Carroll Quigley, Rushton Coulborn, Christopher Dawson, S.N. Eisenstadr, Fernand Bradel, William H. Mc Nelly, Adda Bozeman,Immanuel Wallerstein  y 
Felipe Fernandez-Armesto. Estos y otros autores han producido un material bibliográfico voluminoso, erudito y refinado, dedicado al análi sis 
comparativo de las civilizaciones”. 
(3) Kuhn, Thomas (1962) Internacional Enciclopedia of Unified Sciencie. Según este libro “Cuando un paradigma es exigido hasta su  límite, 
empiezan a parecer las anomalías-es decir la incapacidad de dar cuenta de los fenómenos observados- y estas comienzan a acumularse. El 
descubrimiento comienza con la percepción de la anomalía, o sea, con el reconocimiento de que en cierto modo la naturaleza ha  violado las expectativas 
inducidas por el paradigma, que rigen la ciencia normal”. 
(4) Giubellino,Gabriel.(20/8/2006) Diario Clarín, suplemento Sociedad, título “Según una encuesta a nivel nacional, hay en la Arg entina más de 
400 mil indígenas”. Según este artículo,…”Por primera vez e la historia, el Estado Nacional concluyó una encuesta los Pueblos indígenas del país. Los 
censistas, que debían ser indígenas, visitaron entre mayo de 2004 y diciembre de 2005, a 57.000 hogares de todo el país. Contaron a 402.921 indígenas, 
de 22 pueblos diferentes. Entre ellos pueblos que no eran visibles. Este censo informa que hay en la Argentina comechingones, charrúas, huarpes, onas. 
Los datos del Instituto Nacional de Estadística y Censo (INDEC) revelan una diversidad ignorada, con una presencia notable en la Ciudad de Buenos Aires 
y Gran Buenos Aires”.  
(5) Ramírez, Silvina (2006). La guerra silenciosa (Despojo y resistencia de los pueblos indígenas) . Según este ensayo….” El mito  enraizado, de la 
inexistencia de los pueblos indígenas, y una realidad que confunde permanentemente indígenas con pobres, que no considera sus especificidades, sus 
derechos, sus formas de vida atentan permanentemente contra la dignidad y el respeto que merecen los pueblos originarios”.  
(6) Rey Cao, Ana-Trizo Aza, Eugenia (2001). Según este extracto….”Este cuerpo que somos es motricidad potencial, simbolica.Para acoger el 
estudio científico del cuerpo humano no es suficiente un paradigma disgregador, que diferencie entre ciencia natural y ciencia social; es necesario 
aproximarse a un paradigma emergente que recoja la totalidad humana (pensamiento, sentimiento, sociedad, naturaleza, movimiento)”.  
(7) Machicote, José Eduardo.”Actividades, juegos y deportes indígenas”. Capítulo III . Según el texto: “ hoy Europa descubre el desnudo, después 
de haber impuesto a sangre y fuego sus vestidos”. 
(8) Ribeiro, Darcy.”Las Américas y la civilización”.Segunda parte “Los Pueblos testimonios”. Según el texto:”el desgaste de la población provocado 
por la colonización no preocupó mayormente a España. Después de todo los que sucumbían eran esclavos baratos que solo costaban el precio de su 
conquista y según parecía nunca habría de agotarse”. 
(9) Ramacciotti, Daniel(2004).” Ullamaliztli y el sentido perdido”.Como observarían una práctica deportiva como el Ullamliztli desde el 
escolasticismo, en donde se veneraba lo intelectual y se degradaba lo físico. 
(10) García Blanco, Saúl (1997).” La Educación Física entre los Mexicas” .Según el texto:”..Las actividades deportivas que practicaban los aztecas 
fueron: la carrera, la caza, la gimnasia, haterotilia y la lucha, natación, pesca, remo, navegación, tiro y el volcador”.  
(11) Carballo-Crespo (2001).”Aproximaciones al concepto de cuerpo”. Según el texto: “..El cristianismo-sobre todo a partir de los siglos III y IV d.C_ 
radicaliza esa  concepción. El cuerpo ( la materia, la carne, el mundo, la sensualidad) es un obstáculo insalvable, es la encarnación del mal que ata a los 
hombres al mundo, el reino de las tinieblas”. 
(12) Ídem anterior, según texto: “..en la esfera del poder , los mecanismos de sublimación y resublimación 
Permitirían garantizar la reproducción continua de un sistema ultrarrepresivo en el cual el funcionamiento permanente de un c uerpo herramienta 
deviene fundamental”. 
(13) Novaro, Graciela (2005). “Nacionalismo e indigenismo, en la escuela”. 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 
 

                       ENTRE EL “MALÓN” Y LA “RESERVA”.  
              ITINERARIOS DE LA POBLACIÓN ABORIGEN NORPATAGÓNICA (1882-1899) 
El siguiente es un trabajo de Walter Del Rio Lic. en Historia, UBA, Facultad de Filosofía y Letras, Inst. de Ciencias 
Antropológicas, Sección Etnología y Etnografía. Becario del CONICET. , sobre etnohistoria presentado en 1999. 
 
En la presente ponencia me referiré a un período específico en el proceso de marcación de la aboriginalidad  en el 
contexto del estado-nación. Particularmente el período que va desde las campañas de los Andes al Sur de la Patagonia de 
los años 1882 y 1883, hasta el fin de siglo XIX. Tomo como límite 1899 de acuerdo con las particularidades de los estudios 
de caso que he realizado. Se trata de uno de los períodos que abarca mi tesis doctoral en curso. He seleccionado el 
recorrido histórico del grupo de familias que diera origen a la Colonia Indígena Agrícola y Pastoril Cushamen (Pcia. del 
Chubut), que fuera reconocida como tal por decreto presidencial en junio de 1899. 
 El eje que analizaré procura problematizar e indagar sobre los procesos etnogenéticos  que devienen en la 
constitución de nuevas comunidades rurales que son marcadas como “indígenas” por parte del estado nacional. Proceso 
que en algunos casos ha sido pensado en forma lineal, al suponerse una continuidad “a grandes rasgos” entre los grupos 
originarios sometidos -supervivientes a las campañas de conquista- y las reducciones/reservas/colonias “indígenas” del 
siglo XX. Enfocaré, entonces, la tarea sobre el análisis del proceso por el cual estos contingentes lograron establecerse en 
comunidades. En otras palabras, sobre la complejidad de relaciones, itinerarios, condicionamientos y estrategias que se 
desplegaron y que afectaron a los pueblos aborígenes de Norpatagonia en las dos últimas décadas del siglo XIX.  
 Seguiré en este trabajo las propuestas que Cornell (1991) y Briones (1998) han sugerido para abordar los procesos 
históricos de construcción de aboriginalidad en el contexto de los estado-nación. Estas variables indagan sobre la 
naturaleza de los recursos en disputa -que luego de las campañas de conquista militar sobre Norpatagonia han sido la 
tierra y la fuerza de trabajo- los medios políticos de incorporación de los pueblos originarios a una comunidad nacional y 
las concepciones sociales involucradas. En tanto proceso de extensión de hegemonía existieron distintas imposiciones 
desde el poder, como así también estrategias de resistencia de los pueblos nativos para enfrentarse y acomodarse al 
mismo. Se construyen así, en este contexto, nuevos sentidos de pertenencia en tanto comunidades locales e 
identificaciones nacionales. Indagar sobre las construcciones de aboriginalidad y nación permite articular estos procesos 
identitarios a veces yuxtapuestos y a veces contradictorios. 
 Considero que es un proceso interesante de abordar ya que se inaugura una línea particular en la marcación de la 
“otredad” en el marco del estado-nación. Quizás sea la forma de responder históricamente a aquella construcción del 
indio que lo imagina, como actor social, en proceso de su extinción -por entrar en el camino del progreso de la 
“civilización”- o pervivencia residual en tanto “restos folklóricos inmemoriales” de un territorio nacional. 
1 - UN LARGO CAMINO 
 En diciembre de 1882 los ejércitos de Chile y Argentina actuaron sobre ambas vertientes cordilleranas en 
Norpatagonia. Las campañas militares obligaron a los pueblos que ocupaban los valles cordilleranos y precordilleranos a 
optar por la presentación a las autoridades militares o la fuga a través de los pasos andinos.   
 En la vertiente oriental, en el caso de los grupos que habitaban el “País de las Manzanas,”  las campañas militares 
intentaron cortar el paso a través de la cordillera de aquellos que no se presentasen. Las acciones contemplaron de forma 
homogénea a la población nativa. Caciques otrora reconocidos como “amigos de los argentinos” como Sayhueque, 
Ñancucheo o Inacayal pasaron a ser considerados como parte de un amplio conjunto de personas a ser sometidas al 
“imperio de la ley.”  
 En la vertiente occidental, el Ejército del Sur chileno al mando del Coronel Gregorio Urrutia y fuerzas de las 
Guardias Nacionales destacadas al mando del Teniente Coronel Martín Drouilly deberían re-ocupar la antigua Villarica y 
controlar los pasos andinos hasta el nuevo límite con el estado argentino.   
 Luego de tres meses de campañas la ocupación de los principales pasos cordilleranos parecía estar completa. No 
obstante, el efectivo control de los mismos estaría en juego durante mucho tiempo más. La documentación de ambas 
comandancias muestra un particular conflicto en cuanto al control de los cuerpos en dicha región. La imposición de la 
nacionalidad chilena o argentina a la población originaria se encuentra en este corpus en un lugar prioritario para las 
jefaturas del ejército. La marcación de lo “nacional” y lo “extranjero” es el primero de los criterios que parecen definir 
pertenencias si seguimos la documentación referida. Atrás quedaría la preocupación por especificar identidades étnicas 
entre los grupos nativos. Pehuenches, puelches, araucanos, tehuelches o manzaneros parecen dejar de ser los 
protagonistas en la documentación para pasar a ser “indios vivientes” en este lado de la cordillera, “extranjeros” o 
“inmigrantes.” Las categorías más abarcativas serían, entonces, las que los identificaban como “indios chilenos” o “indios 
argentinos.”  



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

  
 En este contexto Juan Ñancucheo, su familia y otras que lo acompañaban en el País de las Manzanas deciden 
buscar refugio en la vertiente occidental. El Coronel Godoy ordena cortarles el paso, pero fracasa en el intento. En enero 
de 1883, el Coronel Urrutia se entrevista con el cacique y procura convencerlo de que en su caso era conveniente aceptar 
el “perdón” ofrecido por Villegas y retornar a la vertiente oriental andina. Por el contrario, Urrutia intentaba asegurar que  
Namuncura, Reuquecura y Reumay no retornasen a la Argentina, ya que estos eran “más chilenos que argentinos.” Juan 
Ñancucheo muere en Maquehua en marzo de 1883. Fernando Nahuelquir y su hijo Miguel Ñancuche Nahuelquir  
continúan las negociaciones con el ejército argentino y deciden retornar con aproximadamente unas 300 personas. La 
documentación de la comandancia chilena refiere al regreso de Reumay, Reuquecura y Namuncura al territorio oriental en 
términos de secuestro y engaño, por parte del ejército argentino. 
 Una de las condiciones impuestas en las negociaciones entre el ejército argentino y los caciques -particularmente 
en el caso de Ñancuche- era la colaboración de éstos con las fuerzas militares en las próximas campañas que se realizarían 
en Norpatagonia. En 1885 Sayhueque -quien con su gente había dejado el País de las Manzanas buscando refugio hacia el 
sur- se presenta a las autoridades militares finalizando entonces las campañas militares en la región. 
 Luego de la conquista militar los “campos de concentración” fueron el destino común tanto para los “indios 
amigos” como para los “rebeldes.” En las márgenes del río Negro se encontraban durante la segunda mitad de la década 
de 1880 los caciques Ñancuche, Sayhueque, Namuncura y muchos otros, junto con sus familias y familias agregadas. Bajo 
la tutela de autoridades militares, confinados territorialmente y limitados en el uso de los recursos naturales, los distintos 
grupos originarios fueron sometidos a un importante sistema de deportaciones y reasentamientos. En muchos casos ésto 
implicaba la desarticulación de las mismas familias nucleares. Así mismo, se realizaron las primeras giras misioneras de la 
orden salesiana, las cuales debían cumplir con el mandato constitucional de evangelizar a los indios.  
 El sistema de confinamientos encuentra su fin en los costos que representaba para el estado, que -luego de haber 
entregado al mercado las mejores tierras recientemente incorporadas- ya no veía como peligrosa a la libertad de 
movimiento de los contingentes indígenas en el área. Miguel Ñancuche y su familia se trasladan, entonces, en un largo 
peregrinaje que los lleva por Choele Choel, Valcheta, Comallo para finalmente arribar -a principios de la década de 1890- 
al cañadon del arroyo Cushamen (extremo noroeste de la provincia del Chubut). Allí entablarían relaciones con los 
miembros de la comisión de límites con Chile destacados en el área durante la década de 1890. En 1899 el gobierno 
nacional decreta la formación de las colonias indígenas de Colonia San Martín y Cushamen, otorgadas a los caciques 
Sayhueque y Ñancuche -como organizadores de las mismas- respectivamente 
 Luego de seguir este relato se generan algunas preguntas que intentaré enfocar en mi actual proyecto de 
doctorado. Siguiendo los términos que aparecen en la documentación he utilizado expresiones como “el cacique y su 
gente.” En este período que recorto entre las campañas de 1882 y el reconocimiento de colonias en 1899 considero 
interesante reflexionar, entonces, sobre los aspectos del proceso histórico de constitución de nuevas comunidades y del 
reconocimiento por parte del estado de un nuevo status para ciertos sectores subordinados. En otras palabras, intentar 
una deconstrucción de ambos términos -caciques y gente/tribu- que parecen definir (de acuerdo a una mirada oficial o 
hegemónica) la pertenencia de ciertos individuos o contingentes a una u otra comunidad marcada como “indígena.”  
 
2 -  LA DISPUTA POR RECURSOS 
 Este prolongado itinerario, siguiendo mi relato, aparenta ser una lineal movilización de un grupo de familias con 
destino final en Cushamen. Este recorrido no sólo es mencionado en las narraciones sobre los orígenes de la colonia que 
ejecutan sus actuales pobladores. También, pude encontrarlo en una versión escrita en la década del ‘60 o ‘70 -recogida 
del testimonio oral de un antiguo poblador de la clase 1884- bajo el título “Historia de la Familia Nahuelquir.”  
Descartando la linealidad de este proceso surge una primer cuestión: ¿Qué genera este itinerario?  
 Intentaré responder esta pregunta de acuerdo al análisis de la naturaleza de los recursos que luego de las 
campañas de 1882-83 se ponen en disputa en el área de Norpatagonia. En este momento se produce un quiebre con un 
pasado de tratados entre el gobierno y los principales caciques. Estos acuerdos, en el caso de los “manzaneros,” 
establecían relaciones de buena vecindad y comercio entre criollos y pueblos originarios. Es, ahora, la tierra la que 
empieza a ser disputada por el estado-nación frente a la población norpatagónica. Las condiciones de presentación que las 
autoridades militares impusieron en las campañas militares establecían que los “caciques y su gente” debían presentarse a 
las tropas del ejército para ubicarse donde se les ordenase, sometiéndose al imperio de “las leyes de la nación” y 
obteniendo su subsistencia del “fruto de su trabajo.”  
“Supongo que el comandante Drouilly habrá tomado las medidas necesarias para reunirlos y someterlos a la obediencia de 
nuestras leyes”  
“resolví/.../ no dejar indios que no sintieran el poder de la Nación, sometiéndolos a sus leyes o exterminándolos"  
 La incorporación al estado-nación se producía según una fórmula consagrada en la documentación:  



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 
“Esta comandancia en jefe les ha ofrecido la protección del gobierno a condición de que se mantengan tranquilos y 
entregados a las labores que les proporciona honradamente su trabajo”   
“asegurándoles yo el perdón a condición de que cesen en sus depredaciones y vivan en el lugar que se les indique”  
“Todo indio que quiera presentarse puede hacerlo pero con la obligación de situarse donde se le determine”  
 Las campañas militares permitirían extender los mercados al generar la incorporación de nuevas tierras y fuerza 
de trabajo. En esta dirección operan las metáforas de “desierto” y “depredaciones” para referir a las tierras y actividades 
económicas de la población originaria. Estas se encuentran en la documentación generada en el mismo momento en que 
se producían las presentaciones de la población originaria. El objetivo de “civilización” pasó entonces a ser planteado en 
términos de “refundición racial.” En otras palabras, se concebiría al devenir del indio según la “ideología del mestizaje”: la 
refundición de “lo salvaje” y lo “europeo” en el seno de la nación. 
“Pero la República no termina en el río Negro: más allá acampan numerosos enjambres de salvajes que son una amenaza 
para el porvenir y que es necesario someter a las leyes y usos de la nación, refundiéndolos en las poblaciones cristianas 
que se han de levantar al amparo de vuestra salvaguardia”  [orden del día de Roca a los soldados expedicionarios. 
26/4/1979] 
 Este proceso de “refundición” implica la “desaparición” del modo de vida aborigen en las “nuevas poblaciones 
cristianas.” Donde se impondría una explotación económica “racional,” que en las fuentes se denomina como “trabajo.” 
 Las políticas de territorialización desde el estado implicaron la expropiación de tierras y la radicación de la 
población originaria primero en “campos de concentración” -donde se operaban las deportaciones- y luego en “reservas”, 
“colonias indígenas” o libradas al fluir del mercado de trabajo.  
 Durante la década de 1880 los grupos originarios de Norpatagonia estuvieron bajo un sistema de deportaciones 
que los afectaría de distinta forma según el grado de negociación alcanzado por cada “cacique” con las autoridades 
nacionales y de los territorios nacionales. En el caso de los “manzaneros,” Sayhueque y Ñancuche, es a la gente del 
primero que se obliga a marchar a otras provincias -p.e. Mendoza- para su utilización como mano de obra. Por el 
contrario, Ñancuche evita el desmembramiento de las familias por él representadas, estableciendo buenas relaciones con 
autoridades militares (durante el transcurso de las campañas de 1883-85) y con los misioneros salesianos (a partir de 
1886).  
 Este proceso de disputa por los recursos se correlacionó con medios de integración política y económica que 
crearon condiciones de existencia particulares para los pueblos originarios, diferentes de las de otros grupos 
subordinados. Cuando hacia fines de la década de 1890 el poder ejecutivo ordena la formación de colonias compuestas de 
contingentes de población originaria, destaca el carácter de “indígena” de las mismas. A su vez, en el ámbito de 
Norpatagonia, este estatus jurídico no es el preponderante como sí lo fueron las “reservas,” donde también se marca la 
aboriginalidad de la población así delimitada. 
 Siguiendo a Cornell, Briones (1998:187) destaca que el análisis de los recursos que, sucesivamente, fueron 
puestos en disputa nos permite comprender en qué ha diferido la incorporación de grupos indígenas con respecto de 
otros. Lo específico de los casos argentino y chileno deriva de los distintos procesos de conformación estatal. En cada caso 
es necesario indagar sobre la gravitación diferencial de los factores demográficos y sobre las diferencias existentes en las 
planificaciones -o la falta de ellas- con respecto a la “cuestión indígena.” 
 En Argentina y entre Argentina y Chile existieron distintas fronteras de expansión económica que imprimieron 
dinámicas diferentes de construcción de aboriginalidad. En el caso argentino de Norpatagonia desde la misma 
planificación de las campañas militares se presuponía que en el futuro la inmigración europea y la población originaria 
deberían “refundirse” en un modelo de ciudadano para la nación. Esta sería la instancia des-marcada y superadora de 
cualquier diferencia cultural o racial. No obstante, los itinerarios de las décadas de 1880 y ‘90 resultaron en: migraciones a 
los centros urbanos -e invisibilidad de la aboriginalidad- o la concreción de reservas/colonias -con alta visibilidad. 
De acuerdo a la propuesta de análisis es necesario tener en cuenta distintos niveles de articulación. El presente trabajo, 
como parte de un proyecto en curso, enfoca un momento clave en los procesos más extensos de comunalización  de las 
que hoy se reconocen como “comunidades mapuches argentinas” (1879-1930). Para abordar el conjunto de 
condicionamientos y estrategias que definirían dialécticamente sentidos de pertenencia en tanto “comunidad” resulta 
necesario situar el énfasis en rastrear simultáneamente procesos concurrentes. Estos refieren: 
• a los conflictos jurisdiccionales entre los estados chileno y argentino 
• a la articulación regional de los territorios nacionales, en este caso Río Negro y Chubut, dentro de la formación 
estatal. 
• a la marcación de ciertos contingentes poblacionales como indígenas en situaciones de radicación específicas. 
Procesos que se caracterizarían, también, a partir del status jurídico de colonia o reserva de las tierras otorgadas, que 
determinarían condiciones materiales específicas de relación con los mercados de tierras y de trabajo.  



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 
• a la desmarcación de otros contingentes cuya categorización externa en términos de su aboriginalidad se vuelve 
invisible frente a la incorporación a la nueva economía-política impuesta. 
  Por otro lado, también, son concurrentes las configuraciones de identidades “indígenas” y “nacionales,” 
produciéndose imbricaciones y desfasajes de las categorías adscriptivas. Eventualmente, una excluiría o incluiría a la otra a 
partir de las estrategias de las distintas agencias (inclusive la indígena). Las marcaciones juxtapuestas de “indígenas-
argentinos”, “indígenas-chilenos” o simplemente inmigrantes “chilenos” o “galenses” operan de acuerdo a conflictos y 
procesos históricos de corta, media y larga duración.   
  El enfoque contempla, entonces, distintas texturas. En cuanto a la espacialización: a nivel de la “nación”, 
los “territorios nacionales” y las “comunidades.” Y, desde el punto de vista sociológico: los representantes locales de las 
autoridades nacionales, clero y misiones salesianas, las elites locales de los territorios nacionales, representantes del 
capital extranjero, los contingentes inmigrantes y los pueblos originarios.  
 3 - MEDIOS POLÍTICOS Y CONCEPCIONES SOCIALES QUE OPERAN EN LA DISPUTA  
  
  El ministro de Guerra chileno Carlos Castellón, en 1882, sostenía que tanto los “araucanos belicosos” 
como los “hospitalarios” eran “responsabilidad del estado.” Este debería ser, entonces, el encargado de generar vías 
factibles de incorporación de la población originaria a la economía-política capitalista. La incorporación presuponía la 
“civilización;” es decir, el abandono por parte de la población nativa de “costumbres tradicionales” para incorporarse “a la 
más de la población como ciudadanos argentinos” (o chilenos). Como sostiene Gerald Sider (1987:7) se genera, de este 
modo, una contradicción entre las necesidades de creación del “otro,” como diferente, y la de incorporarlo dentro de un 
sistema de dominación social y cultural. Contradicción que, desde el otro punto de vista, es decir, del “incorporado,” se 
presenta en términos de distanciarse de la dominación y de acomodarse a la misma para resistirla.  
  Sider sostiene que existe una contradicción permanente entre el considerar al indígena como 
representante de la barbarie e incorporarlo a la comunidad nacional. Esto implica el desarrollo de medios de integración 
política de acuerdo con formas particulares, históricas y locales, de concebir distintos ordenamientos jurídico-políticos. 
Estos medios políticos son instrumentos que representan condicionamientos en la incorporación al estado-nación; pero, a 
su vez, delimitan el margen de maniobra posible para la acción aborigen.  
  Como señala Briones -siguiendo a Strong y Van Winkle (1993)- estos medios o mecanismos de 
articulación política tienen importancia porque afectan la definición de las fronteras grupales, pero también porque 
instauran las construcciones simbólicas a través de las cuales los grupos nativos disputan su incorporación por distintos 
discursos nacionales (Briones 1998:172).  
  Los medios de incorporación política en Norpatagonia -siguiendo una línea cronológica- fueron los 
tratados (p.e. entre Juan Ñancucheo y el presidente Sarmiento en 1872), las presentaciones al ejército (durante el período 
de campañas militares) y luego la entrega de tierras (p.e. en 1899, en carácter de “colonia” a Miguel Ñancuche y Valentín 
Sayhueque). A diferencia de lo que sucedió en otros contextos, estas instancias fueron construyendo al “cacique y su 
gente” como sujeto jurídico. Si pensamos en alguna continuidad en este proceso ésta es la centralidad de la figura del 
“cacique” como organizador en la formación de grupo. De esta forma, se extiende transitivamente el paternalismo del 
estado sobre las comunidades indígenas. No obstante, en el trancurso del mismo proceso se fueron redefiniendo dichos 
términos y cambiándolos por otros de acuerdo a cada contexto.  
  En el tratado de 1872 entre Ñancucheo y Sarmiento la amplitud de categorías utilizadas parece estar 
destinada a maximizar el alcance de los efectos del acuerdo. Especialmente en cuanto a la alianza militar defensiva que se 
establecía en su articulado. De ser necesario Ñancucheo, bajo las órdenes de los comandantes argentinos y del “cacique” 
Linares, debería conducir a su “indiada”, “indios” o “amigos.”  
  “La tribu e indiada del Cacique Juan Ñancucheo, y los amigos de él, podrán venir libremente á comerciar en el 
pueblo del Carmen, y en cualquier otro de la República Argentina” (Tratado de paz entre el presidente Sarmiento y el 
cacique Juan Ñancucheo, 8/10/1872)   
  Durante las campañas militares de 1882-83, Ñancucheo es quien organiza la retirada, según los partes 
del ejército, “emigrando a Chile.” Pasa, entonces, a una categoría delictiva al conducir un grupo de “secuaces” que 
escapan del ahora territorio nacional.  
 “/.../ numerosas huellas de familias que emigraban hacia Chile/.../ tres indios de lanza, quienes le declararon que 
Ñancucheo, con todos sus capitanejos, indios y familias, huían a Chile trasponiendo las cordilleras sin camino” (Parte del 
Teniente Coronel Godoy en la campaña de 1883)  
 “Ñancucheo huye con sus secuaces”  
  No obstante, Ñancucheo negocia el retorno desde Chile. El Coronel Godoy escribía entonces sobre la 
“tribu” y “gente” de Ñancucheo:  



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 “Yo he dado orden a mi gente de no matar ni perseguir más a los que pertenecen a su tribu /.../ pero es necesario 
que apure Ud. su venida para acabar de una vez con esta guerra /.../ Necesito también que venga pronto con su gente 
para que nos ayude a perseguir a los Pehuenches, que es la gente mala por cuya causa han padecido Uds/.../"   
  Siguiendo la documentación del ejército, Ñancucheo permitiría que su caso se encuadre con los objetivos 
perseguidos por las autoridades militares de acuerdo a la fórmula consagrada.  
  “Ñancucheo /..../ pide seguridad para volver a nuestro territorio y promete someterse a la autoridad del 
Gobierno Nacional, acatar las leyes del país y vivir honradamente y del trabajo”   
  Otro ejemplo, hacia 1899, es el que nos brinda Clemente Onelli refiriéndose en este caso a Miguel 
Ñancuche Nahuelquir. En 1899 Clemente Onelli, miembro de la comisión de límites con Chile, escribe al presidente Roca 
intercediendo para el otorgamiento a Miguel Ñancuche de las tierras de Cushamen en calidad de colonia. En su nota, y en 
otros de sus escritos, Onelli destaca el caracter de agricultores y pastores refinados de quienes componen las “familias” 
que lidera Ñancuche.  
 “[Miguel Ñancuche] Es jefe de 30 familias muy laboriosas y agricultoras que he conocido en mis viajes”   
  En los últimos años -a partir de la reforma constitucional de 1994- se ha intentado formar un padrón de 
comunidades indígenas a través del INAI (Instituto Nacional de Asuntos Indígenas). Una de las demandas que se realizan a 
cada comunidad es con respecto a la existencia de algún “cacique”, lo cual en el caso de Cushamen genera bromas e ironía 
en torno a esta “vuelta al pasado” propuesta desde el estado, según como lo interpretan los actuales pobladores de la 
colonia. Miguel Ñancuche es considerado como el “último cacique” de la comunidad, sus hijos sólo serían reconocidos 
como “representantes” (Ramos 1999).   
  En Argentina el tratamiento estatal de la cuestión indígena se caracterizó por indefiniciones y múltiples 
cambios de competencia (Briones 1998, Carrasco y Briones 1996). Como ha sido señalado, desde las primeras campañas el 
principal objetivo fue el de convertir en bloque a la población aborigen en “ciudadanos.” No obstante, como subraya 
Briones (1998:183), la constitución de 1853 establecía la “libertad de cultos para todos pero evangelización de los 
indígenas.” A pesar de la pretendida homogeneidad esperada como resultado final de los procesos de incorporación, era 
el mismo orden jurídico-político el que establecía criterios dispares y marcaciones discriminatorias de los contingentes a 
ser incorporados en la “comunidad nacional.”   
  Los vaivenes de la política de fines del siglo XIX en Argentina conducirían a la implementación de nuevos 
medios políticos de incorporación. Como señala Lenton (1992 y 1994) la “revolución del parque” podría representar un 
vuelco en la mirada de las elites de gobierno. Considero que el reconocimiento de “colonias indígenas agrícolas y 
pastoriles” en el Territorio Nacional del Chubut hacia 1899 forma parte de una nueva política del gobierno central, 
destinada al fortalecimiento de la comunidad nacional, construyendo al  “indio” como antepasado nativo y nacional, 
frente a la población de origen europeo -principalmente galesa- y los temores de pérdida de jurisdicción en la región 
patagónica.  
  El “problema indígena”, entonces, había cambiado de manos. El responsable institucional ya no era el 
Ministerio de Guerra sino el del Interior, y la Dirección de Colonización. Esto cambiaría las reglas del juego y le daría más 
posibilidades a Ñancuche en 1899.  
  Una diferencia significativa, y que sólo me limitaré a señalar aquí, es la que existió entre los casos de 
Chile y Argentina con respecto a las experiencias organizacionales de la población originaria en el marco de los estado-
nación. Mientras que en Chile éstas se remontan a las primeras décadas del siglo XX, en el caso argentino serán mucho 
más tardías. 
Las concepciones sociales:  
  La simbolización de los pueblos originarios es un proceso en el cual se los estereotipa y naturaliza desde 
esquemas ideológicos. El concepto de aboriginalidad, según Beckett (1991), permitiría referir a las diferencias existentes, 
por ejemplo, entre los procesos de simbolización de la población nativa y la de origen europeo. No sólo a partir de la “pre-
existencia en la tierra” sino por el problema ideológico que han representado y representan para el estado-nación 
(Briones 1998:185). Como señala Briones el “indígena” ha sido la contra-imagen para encauzar las relaciones de clase, 
condensa principios de inferioridad o de no-humanidad. El salvajismo indígena permitiría justificar el salvajismo del nuevo 
orden social impuesto. Las diferencias radican, entonces, no sólo en la “autoctonía” del “indígena” sino también en el 
carácter “pre-social de su modo de vida que justificaría ideológicamente el nuevo orden hegemónico.  
  En la construcción de la nación y un pasado en común se recurrió a los pueblos originarios en la 
búsqueda de materia prima para la construcción de “íconos sagrados.” Estos estarían destinados a hacer visible una 
comunidad que no era homogénea. No obstante, existe una ambigüedad en esta utilización, ya que si bien “lo indígena” es 
considerado como parte de un pasado propio -en construcciones tales como “los primeros habitantes de la Argentina” o 
“los primeros chilenos”- representan una “disonancia lo suficientemente dramática como para ser colocada afuera de la 
nación” (Beckett 1991, en: Briones 1998:187). Desde la visión hegemónica se imagina, por lo tanto, como objetivo a corto 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

o a largo plazo la “extinción natural” de estas comunidades “residuales.” Siguiendo los planteos de R. Williams (1990) y de 
Briones (1998), la autoctonía pasa a ser sinónimo de arcaicismo o elemento del pasado, existiendo una lucha 
metadiscursiva para imponer significados. En breve, una lucha por el control de lo que será considerado como tradición 
legitimada.  
  El concepto de aboriginalidad es redefinido por Briones como producción cultural de prácticas y 
representaciones que se llevan a cabo “en y a través de luchas metadiscursivas que procuran fijar simultáneamente los 
contornos de diversas comunidades desde lugares de enunciación cuya capacidad de producir ‘efectos de sentido’ se 
vincula con relaciones diferenciales de poder” (Briones 1998:193).   
  Esta lucha se entronca históricamente en un proceso de marcaciones y desmarcaciones que refieren a 
jerarquizaciones sociales en términos de “sangre”, “raza” y “cultura.” Resulta interesante advertir que aún a fines del siglo 
XIX se planteaba la dicotomía “indios/españoles” para definir marcaciones de grupos.  
  “me permito preguntar si habría inconveniente para que españoles o indios vayan a ese fuerte [Cudihue] 
o algún otro, llevando artículos de comercio”   
  “Hay un inconveniente muy grande para que Españoles u Indios puedan pasar a la línea interior de esta 
frontera”   
  Esta dicotomía fundante refiere a una jerarquización que otorga superioridad social a “españoles” por 
sobre los “indios.” Estas categorías, en el recorrido de un largo proceso histórico de extensión de hegemonía cultural que 
se inició hacia los orígenes de la conquista americana, ha cobrado características globalizadoras al homogeneizar al 
conjunto de grupos originarios como “indios” y a los grupos de origen europeo-criollo bajo el término “españoles.”   
  No creo que se trate de una cuestión menor. Supongo, junto con el lector, que la adscripción a los 
estados nacionales hacia la década de los '80 debía estar fuera de duda en la construcción identitaria de los altos jefes 
militares de los ejércitos chileno y argentino. No obstante, el uso de estos términos en su correspondencia diaria permite 
inferir dos cuestiones. La primera y tal vez obvia, es que ambas categorías eran de uso común en zonas de frontera y aún 
en las mismas ciudades para referir rápidamente a dos ethos que se suponían dispares y que representaban dualidades 
del tipo civilización/barbarie. Así también, Camilo Catriguir de Paquipulli (Valdivia), expresaba en una nota a jefes militares 
argentinos:  
  “Así Pues Caballero Argentinos que yo soi Chileno Catriguir coperador de la patria i atendida en el 
gobierno chileno, por saber respetar las leyes chilenas/.../ Así pues Caballeros Argentinos que nosotros no tenimos orden 
de atropellar á los españoles, ni los españoles á nosotros i ni tenimos permiso de recibir Caciques alsado, Antes mas bien 
tenimos orden resistirlo/.../”    
  La segunda es que nos permite pensar en como se entronca históricamente la construcción de 
aboriginalidad en el cono sur. La separación entre españoles e indios representó un verdadero clivaje étnico que implicó 
diferentes posibilidades para ambos grupos de acceder a los recursos en el marco de sociedades coloniales y 
postcoloniales. La formación de los estados-nación parece no haber cambiado sustancialmente este tipo de clivaje. La 
utilización de estos términos “coloniales” en épocas tan avanzadas de las repúblicas se entronca con la construcción del 
“indígena” en la consolidación de los estados-nación. El “español” se convertirá en el “ciudadano,” desmarcando así su 
adscripción étnica. En esta figura, también, serán incorporados migrantes europeos, criollos o indígenas. Por el contrario, 
el indígena -se supone- deberá ser igual a sí mismo para ser visualizado como tal, formando parte, de esta manera, de un 
pasado “autóctono” que subsiste pese al progreso de la “civilización.”   
  Existe una continuidad en el proceso de simbolización. Se han sucedido distintos usos de la imagen del 
“indio bárbaro” según contextos históricos específicos. En el período que abarca este trabajo se produjeron cambios con 
respecto a cómo se simbolizaría a los pueblos norpatagónicos. Me refiero al momento de las campañas militares, durante 
los confinamientos y en los intentos de solución de la cuestión vía radicación. En todos estos contextos es necesario 
abordar entonces la complejidad de relaciones entre comunidades imaginadas como “indígenas” y las comundiades “no-
indígenas  
   Durante el desarrollo de las campañas militares operaron distintas marcaciones sobre la población 
originaria. En la documentación de las comandancias militares y los ministerios de guerra de ambos países se destacan 
aquellas que identifican, por ejemplo, a “indios argentinos” o “indios chilenos”; indios en estadío pre-social -siguiendo con 
sus costumbres y prácticas económicas irracionales- y aquellos en estadío social -sometidos al imperio de “nuestras 
leyes”-; “indios vivientes” o “emigrados”; o la más genércia de todas que continuaba expresando una distinción entre 
“españoles” e “indios.” Estas marcaciones de las poblaciones nativas respondían a distintos criterios yuxtapuestos: lugar 
de residencia habitual, estadío “social” o de “civilización” demostrado, resistencia al gobierno, tipo de actividades 
económicas, etc.   
  No obstante, hacia la década de 1880-90 se impuso el concepto de altas cumbres andinas y divisorias de 
aguas para imaginar los límites de los estados-nación chileno y argentino en la construcción de sentidos de pertenencia en 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

tanto “nacionalidades.” A partir del peso específico que tiene este tipo de marcación, se impuso como criterio conductor 
de cualquier otra distinción entre “indígenas chilenos” o “indígenas argentinos,” poniendo el acento en la distintividad 
“nacional” de las poblaciones nativas. Resulta entonces que es hacia dentro de los estados-nación que se definirían las 
particularidades que adoptarían los procesos de construcción de “aboriginalidades nacionales.”  
  Durante el período de confinamientos la agencia salesiana procura inponer otro tipo de marcaciones en 
tanto “indios” o “indios cristianos,” siendo estos últimos a menudo llamados también “indígenas” por su condición de 
“cristianos” en supuesta “indigencia.” No obstante, considero que la interpelación hegemónica preponderante ha sido 
aquella que plantea una distinción entre “indios argentinos” e “indios chilenos.”  
  La continuidad del  “asunto indígena” como problema le permitiría a Miguel Ñancuche acceder a la 
prensa de Buenos Aires, a miembros de la comisión de límites y finalmente a una audiencia con el presidente de la 
República. Ñancuche llega a la capital como “cacique”, “capitán de baquianos”, “cristiano” y “agricultor.” Las 
características de la negociación que lleva adelante retroalimentará, entonces, una particular conciencia grupal. 
- DEL “MALÓN” A LA “RESERVA” 
  Por un lado, la disputa por los recursos implicó la imposición de un estatus de subordinación que definió 
posibilidades diferenciales de acceso a los mismos. Las marcaciones generalizadoras de los grupos originarios en términos 
de “indígenas” constituyen un fuerte clivaje en dicha disputa. “Presentados” y “rebeldes”, “amigos” y “ladrones”, deberán 
esperar un turno tardío para acceder a las tierras. El proceso de apropiación de las mismas implicó no sólo que dispusieran 
de pocas y malas, sino que se los considerase por los márgenes del mercado como pequeños productores, buscándose 
que se integren más como mano de obra barata en la migración a las ciudades y otros centros del país. 
  Las diferentes negociaciones encaradas en cada caso entre “caciques” y el estado condujeron a distintas 
formas de experimentar la subordinación en tanto “indígenas.” No obstante, es precisamente esta marcación la que 
interpela preponderantemente a la población originaria a ser incorporada. En el caso de Ñancuche -presentado en 1883- y 
de Sayhueque -último en presentarse en 1885- el reconocimiento de tierras para su “gente” en calidad de colonias fue el 
resultado de negociaciones dispares con las autoridades nacionales. El cacique “amigo” y el “rebelde” aparentan llegar a 
un mismo resultado luego de caminos que han diferido. No obstante, al igual que en los casos en que las radicaciones se 
produjeron bajo la forma de reservas, las comunidades son denominadas como “indígenas” e imaginadas desde el poder 
hegemónico como enclaves rurales, controlables y en mayor o menor grado de “pérdida cultural” en el proceso que -se 
suponía- habían iniciado hacia su “destribalización.”    
  A pesar de que los objetivos declarados -en los distintos proyectos- perseguían la construcción de una 
sociedad homogénea, en el proceso de “incorporación” de la población originaria se irá cristalizando y esencializando la 
aboriginalidad de ciertos contingentes radicados en reservas y colonias. Al mismo tiempo se esencializará la “perdida” de 
cultura y membrecía aborigen de aquellos individuos o grupos que permanezcan fuera de esos “enclaves autóctonos 
residuales.” 
  El proceso continuará hasta nuestros días, entonces, dirigiéndose hacia una noción metacultural de 
“cultura” como “algo a ser preservado” para que no se pierda; lo cual implica una cosificación de las prácticas culturales, 
su simplificación y folklorización. Retomando las preguntas de la introducción considero que en el presente ya no es sólo 
una línea sanguínea el  requisito de “autenticidad indígena”, sino que son las “marcas culturales”, aquellas que permitan 
“visualizar la diferencia” las que son demandadas a grupos e individuos. Paradójicamente aquellas que fueron 
estigmatizadas en el mismo proceso de incorporación subordinada de la población originaria.  
   La construcción de los mitos del mapuche=chileno y del tehuelche=extinto colabora con la visión 
hegemónica según la cual se supone no deberían quedar indígenas en Argentina, sospechándose de chileno al mapuche y 
de falso al tehuelche. 
  Con respecto al segundo supuesto expuesto en la introducción: se espera que si aún quedan “grupos 
indígenas” estos deberían vivir en comunidades rurales, aisladas, ahistóricas y conservando un patrón cultural y de 
producción como el “ancestral.”   
  En el presente, las imágenes hegemónicas del “malón indígena”  y de la “reserva indígena” operan en la 
construcción de la agencia aborigen como dato del pasado. El “malón” ha sido cristalizado en la “historia nacional” y 
estigmatizado; condensa una descripción global de un estadío “pre-social.” En el mismo sentido la “reserva indígena” -
incluso en los casos en que la radicación se produjo bajo la forma de “colonias”- representaría el “reservorio folklórico” de 
aquel pasado, jaulas -o cárceles- en las cuales la comunidad nacional pretende conservar intacto su “patrimonio histórico”, 
tal cual como lo va imaginando e hilvanando.   
 
 
 
 



FOLKLORE,TURISMO Y PATRIMONIO CULTURAL -   ENERO 2026     EDICIÓN 122  

 BIBLIOGRAFÍA Y FUENTES CITADAS 
  
ABERCROMBIE, THOMAS 1991. “Articulación doble y etnogénesis”. En: Reproducción y transformación de las sociedades andinas. F.  Salomon y S. 
Moreno. Quito. Tomo 1. 
 
ARCHIVO DEL ESTADO MAYOR DEL EJERCITO (A.E.M.). Buenos Aires. Campaña contra los Indios. Años 1872 y 1873. 
 
ARCHIVO NACIONAL DE CHILE (ANCH). Santiago. Ministerio de Guerra, Vol. 1045. 
 
ARCHIVO GENERAL DE LA NACIÓN (AGN). Buenos Aires. Sala VII, fondo Roca, leg.87. 
 
BECKETT, J. 1988. “Introduction”. En: Past and Present. The construction of Aboriginality. Canberra: Aboriginal Studies Press. PP. 1-10. 
 
BECKETT, J. 1991. “Aboriginality and the Nation-State. A Comparative Perspective.” Paper presentado en el Ethnic Studies Working Group, Institute of 
Latin American Studies, Univ. of Texas at Austin. 
 
BRIONES , CLAUDIA 1995. “Hegemonía y Construcción de la ‘nación’. Algunos apuntes.” En: Papeles de trabajo. Centro Interdisci plinario de Ciencias 
Etnolinguísticas y Antropológico-sociales  UNR.  4: 33-48. 
 
BRIONES, CLAUDIA 1998. La alteridad del “cuarto mundo”. Una deconstrucción antropológica de la diferencia. Buenos Aires: Ediciones del Sol. 
 
BROW, JAMES 1990. “Notes on Community, Hegemony, and the Uses of the Past.” En: Anthropological Quarterly, 63(1):1-6. 
 
CAMPAÑA DE LOS ANDES AL SUR DE LA PATAGONIA 1978. Partes Detallados y Diario de la Expedición. Ministerio de Guerra y Marina.  Buenos Aires: 
EUDEBA. 
 
CARRASCO, M. y C. BRIONES 1996. “La tierra que nos quitaron.” En: Reclamos Indígenas en Argentina. Serie de documentos en español N° 18. Buenos 
Aires: IWGIA-Copenhague. 
 
CORNELL, S. 1990. “Land, Labour and group formation. Blacks and Indians in the United States.” En: Ethnic and Racial Studies 13(3):368-88. 
 
DIRECCION DE INFORMACION PARLAMENTARIA DEL CONGRESO DE LA NACION (D.I.P.C.N) 1991. Tratamiento de la Cuestión Indígena, Buenos Aires, 
Estudios e Investigaciones II, Tercera Edición. 
 
LENTON, DIANA 1992. “Relaciones interétnicas: derechos humanos y autocrítica en la generación del ´80.” En: La problemática indígena. Estudios 
antropológicos sobre pueblos indígenas de la Argentina. J. Radovich y A. Balazote. Buenos Aires: Centro Editor de América Argentina. 
 
LENTON, DIANA 1994. La imagen en el discurso oficial sobre el indígena de pampa y Patagonia y sus var iaciones a lo largo del proceso histórico de 
relacionamiento: 1880-1930. Tesis de Licenciatura. Universidad de Buenos Aires, Departamento de Ciencias Antropológicas.  
 
MEMORIA DEL MINISTERIO DE GUERRA PRESENTADA AL CONGRESO NACIONAL 1882.   
Santiago, La Epoca, 1882:XXIV. ANCH,leg.20. 
 
ONELLI, CLEMENTE [1903]1930. Trepando Los Andes. Buenos Aires: Taller Gráfico de Luis Bernard.  
 
RAMOS, ANA 1998. Discurso , pertenencia y devenir. El caso mapuche de Colonia Cushamen. Tesis de Licenciatura, Universidad de  Buenos Aires, 
Departamento de Ciencias Antropológicas, Facultad de Filosofía y Letras. 
 
ROOSENS, E. 1989. Creating Ethnicity. The Process of Ethnogenesis. California: Sage Pub. Inc. 
 
SIDER, GERALD 1987. “When Parrots Learn to Talk, and Why They Can't: Domination, Deception and Self-Deception in Indian-White Relations.” En: 
Society for Comparative Study of Society and History, 3-23. 
 
STRONG, P. y B. VAN WINKLE 1993. “Tribe and Nation: American Indians and Anerican Nationalism.” En: Social Analysis, 33:9-26. 
 
WALTHER, JUAN CARLOS 1980. La Conquista del Desierto. Buenos Aires: EUDEBA. 
 

WILLIAMS, R. 1990. Marxism and Literature. Bristol: Oxford University Press. 
 
 

     


